

# كِشْفُ الْمُسْبِبِهِاتِ

تأليف

العلامة المجدد الشَّيخ

محمد بن عبد الوهاب التميمي عليه

(١١١٥ - ١٤٠٦ م)

(مقابل على تسع فنون هنية)

تحقيقه وتعليقه

عبدالدين عايش القحطاني

تقديم

فضيله الشَّيخ د/ عبد الرحمن بن صالح المحمود

حفظه الله

دار الصميمعيه  
للنشر والتوزيع

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

جَمِيعَ الْحُقُوقِ محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٤١٨ - ١٩٩٨ م

دار الصميمى للنشر والتوزيع  
هاتف وفاكس: ٤٣٦٣٩٤٥ - ٤٢٥١٤٥٩  
الرياض - السويدى - شارع السويدى العام  
ص.ب: ٤٩٦٧ - الرمز البريدى ١١٤١٢  
المملكة العربية السعودية

«وَمِنْ أَعْظَمِ أَسْبَابِ ظُهُورِ الإِيمَانِ وَالدِّينِ، وَبَيَانِ حَقِيقَةِ أَنْبَاءِ  
الْمُرْسَلِينَ ظُهُورُ الْمَعَارِضِينَ لَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْإِلْفَكِ الْمُبَيِّنِ، وَذَلِكَ أَنَّ الْحَقَّ  
إِذَا جُحِدَ، وَعُوْرِضَ بِالشُّبُهَاتِ أَقَامَ اللَّهُ - تَعَالَى - لَهُ مَا يَحْقُّ بِهِ  
الْحَقُّ، وَيُبَطِّلُ بِهِ الْبَاطِلَ مِنَ الْآيَاتِ الْبَيِّنَاتِ بِمَا يُظْهِرُهُ مِنْ أَدَلَّةِ الْحَقِّ،  
وَبَرَاهِينِهِ الْوَاضِحةِ، وَفَسَادِ مَا عَارَضَهُ مِنَ الْحُجَّاجِ الدَّبَّاحِيَّةِ». ا.ه.

ابن تيمية. الجواب الصحيح (١ / ٨٥ - ٨٦).

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، وننحوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وبعد:

فإن من أعظم ما يقوم به طالب العلم في هذه الأزمنة - وفي كل زمن - الدعوة إلى العقيدة السلفية، ونشرها بمختلف الوسائل.

ومن المعلوم أن قضايا العقيدة ومسائلها، والرد على خصومها لا تكاد تختلف مع اختلاف الزمان والمكان، فأصول العقيدة، وأصول ما يصادها من البدع واحدة، والاختلاف إنما يكون أحياناً في الشكل، أو تجدد بعض الأنواع لبعض البدع أو العقائد أو المذاهب الفكرية المعاصرة، وتبقى الأصول التي تنبثق منها ترجع إلى البدع القديمة، وتقوم عليها، فالمذاهب الإلحادية والفلسفية، والبدع الكلامية المعاصرة إما أنها امتداد لما سبقها، وإما أنها ترجع في كثير من تفصيات عقائدها ومناهجها في الاستدلال لما تقدمها من هذه الطوائف والأراء والمذاهب.

والأمثلة على ذلك كثيرة، ولكن نضرب مثلاً واحداً يبين هذا.

من المعلوم أن من أعظم ما ابتليت به الأمة وجود الشرك بالله تعالى، وقد حذر منه ربنا تعالى في كتابه، وحذر منه رسوله صلى الله عليه وآله وسلم، وتنوع هذا التحذير حتى شمل وسائل الشرك، وذرائع المؤدية إليه، فحرم النبي صلى الله عليه وسلم جانب التوحيد، وسد طرق الشرك، وحذر من أنواع الشرك الأصغر فضلاً عن الأكبر.

ومع هذا وقع الشرك في هذه الأمة، وانتشر في بعض الأزمان والبلدان، وصاحب وجوده وجود الدعاة والمزينين له بالأقوال والأفعال، وبالكتب والرسائل ونحوها.

والملاحظ أن حجج هؤلاء في الدفاع عن الشرك والاستدلال له واحدة، متأخر وهم يتبعون ويقلدون متقدميهم، واللاحقون منهم يعيدون أدلة وحجج ومناقشات وشبهات السابقين لهم حذو القذة بالقذة.

وقد هيأ الله تعالى في كل زمن من يذهب عن عقيدة التوحيد مبيناً وشارحاً لها، ومبيناً لأنواع ما يصادها من الشرك الأكبر وغيره، ومحذراً منها. ومن هؤلاء الأعلام الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله تعالى - حيث جمع في دعوته بين العلم والعمل، فدعا إلى التوحيد، وحذر من الشرك بالسيف والسنان، والقلم والبيان، فاكتمل الأمران، وأثمرت الجهد - بعون من الله وتوفيقه - ، وعادت راية التوحيد مرفوعة، وأعلام الشرك مطموسة، وتحولت دعوته إلى مدرسة واسعة، لها أعلامها ودعاتها، ولها كتبها ومؤلفاتها، تشرح عقيدة السلف وتوضحها، وتدعو إليها، وتترد على من خالفها، أو انحرف عنها، وامتد أثر هذه المدرسة السلفية - والحمد لله - إلى جهات متفرقة من العالم الإسلامي وغيره شرقاً وغرباً.

ولا يتسع المقام للحديث عن هذه المدرسة والمنهج المتميز لها - وقد ألفت في ذلك كتب ومؤلفات كثيرة - وإنما هي وقفة مع بعض مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -، وكتبه كلها نافعة ومفيدة، وقد تميز منها كتابان يثلان خلاصة رسائل الشيخ وكتبه العقدية، وهذان الكتابان هما:

١- «كتاب التوحيد»: وقد أجاد الشيخ فيه تبويهاً، واستدلالاً، وعرضها، كما أنه قد حوى من القواعد والفوائد واللفتات، وأنواع المسائل العقدية الشيء الكثير، وخاصة

في بيان التوحيد وتحقيقه وحماية جنابه، وبيان ما يضاده من الشرك وأنواعه ووسائله.

وأقول لطلاب العلم - الذين قد يظنون أن «كتاب التوحيد» منهج لصغار الطلبة في المراحل المتوسطة ونحوها - ارجعوا إلى الكتاب واحفظوه وادرسوه واستعينوا بشروحه العديدة، فستجدون في الكتاب علماً جماً يغنيكم عن كثير من كتب العقيدة المتأخرة، واحذروا أن تزهدوا فيه، أو تكتفوا باطلاعكم العاجل عليه في أول الطلب، فالكتاب مليء بالمسائل والفوائد العلمية التي قد لا توجد مجموعة في كتاب.

وهي دعوة للمشائخ والدعاة أن يدرسوا هذا الكتاب لل العامة، ولطلاب العلم كل في مستواه في طريقة الشرح والعرض.

٢- «كشف الشبهات»: ولِي مع هذا الكتاب وقفة تبين أهميته، أذ هو في موضوعه يمثل خلاصة متميزة جداً، وفيه شبه كبير برسالة «التدمرية» لشيخ الإسلام ابن تيمية - مع اختلاف موضوع الكتاب - ، فالتدمرية تمثل خلاصة كتب شيخ الإسلام، وقد حوت من الأصول والقواعد المتميزة العظيمة ما لا توجد مجتمعة في كتاب من كتب شيخ الإسلام غير هذا الكتاب، ويدل عليه سبب تأليفه لها، حيث أن بعض كبار تلامذته طلبوا منه أن يكتب لهم مضمون ما سمعوه منه في بعض المجالس حول التوحيد والصفات والشرع والقدر، فاستجاب لهم وألف هذه الرسالة، فجاءت جامعة خلاصة أصول ومناقشات شيخ الإسلام في هذا الباب، وقد احتوت على مسائل وقواعد قد تجدها مبشرة مفرقة في كتب شيخ الإسلام المطولة وغيرها، لكن بهذا الترتيب، وبهذه المثانة والقوة في المناقشة، وبيان الحق والرد على المخالفين لا تكاد توجد مجموعة إلا في هذه الرسالة الفريدة.

وكتاب «كشف الشبهات» حسب اطلاعِي ومتابعتي يشبه التدمرية، فهو يمثل خلاصة ومناقشات وقواعد الإمام محمد بن عبد الوهاب، وجواب شبهات المخالفين في باب التوحيد، وما يصاده من الشرك، فقد حوى - تقريراً كل ما قاله، واحتج به دعاء الشرك في الأولياء والأضرحة والقبور وغيرها - قدماً وحدشاً - وناقشها واحدةً واحدةً بأسلوب قوي متن، يقطع دابر الشبهة من أساسها لمن رزقه الله فهماً سليماً، وعقلأً صحيحاً، وتجبرد عن اتباع الهوى والتقليل الأعمى.

ولأهمية هذه الرسالة <sup>عني بها</sup> العلماء، فتنوعت نسخها الخطية، ثم طبعت مرات عديدة مع مجاميع، أو مفردة، كما أن لها عدداً من المنظومات والشرح.

وقد سرني جداً أن يقوم الأخ / عبدالله بن عايس القحطاني بتحقيق هذه الرسالة على عدد كبير من النسخ الخطية، وقد اشتمل بعضها على زوائد وتصحيحات خلت منها الطبعات السابقة، وقد قام - وفقه الله - أولاً: بوضع مقدمة للكتاب اشتملت على أهمية الكتاب، وموضوعه، وكلام العلماء فيه، وثنائهم عليه، ثم ذكر ما أطلع عليه من نظم للكتاب، وتعليقات عليه، أو شروح له قدماً وحدشاً، مطبوعة ومسجلة في أشرطة، كما ذكر طبعات الكتاب المتنوعة.

ثانياً: تحقيق الكتاب على تسع نسخ خطية، وقد قام بمقارنة النسخ، وإثبات الفروق بينها، مع عزو الآيات، وتخریج الأحادیث، وترجمة الأعلام، والتعليق على بعض المواضیع التي تحتاج إلى تعليق، كما وضع عناوین جانبیة توضح فقرات الكتاب ومسائله.

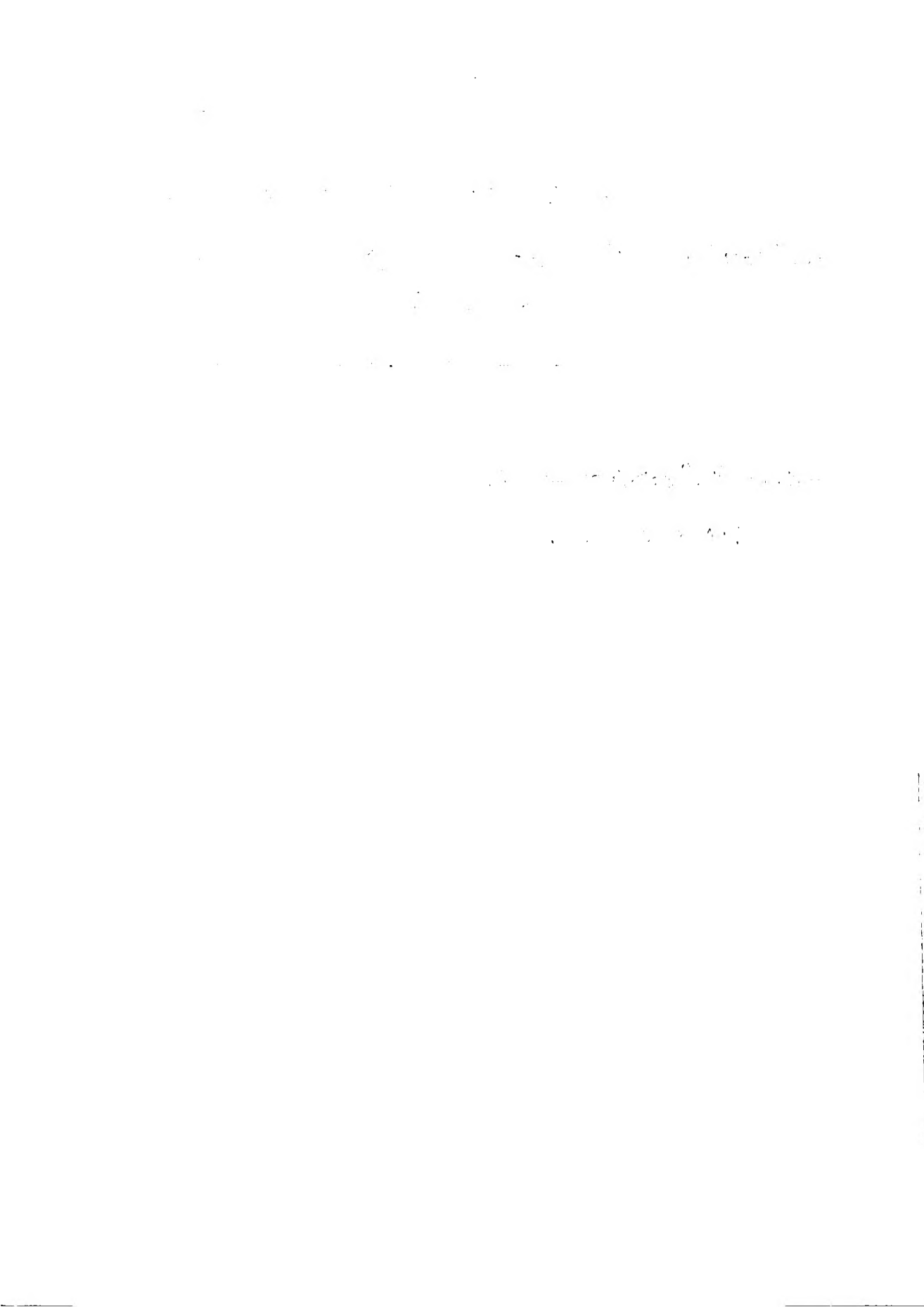
وقد اطلعت على عمله فالفيته أجاد وأفاد بما يتناسب مع أهمية هذا الكتاب الفريد في بابه، وقدّم خدمة جليلة لطلاب العلم بإخراجه له بهذه الحلة القشيبة، ولعل هذا

يكون حافزاً لحفظ هذا الكتاب، والاهتمام به شرحاً وتعليقاً.

وأسأل الله تعالى أن يثيب الأخ - عبدالله - على هذا الجهد، وأن لا يحرمنا وإياه  
ومؤلفه وكل من اعتنى به، ونشره الأجر والثواب.  
وصلى الله على نبينا محمد وآلـه وصحبه وسلم.

**كتبه د. عبد الرحمن العالج المحمود**

**الرياض ١٤١٨/٣/٥ هـ**



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونوعذ بالله من  
شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن  
يضللاً فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له -  
وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه، وعلى آله  
وأصحابه وسلم تسلیماً.

أما بعد [فإن الله تعالى يبعث لهذه الأمة في كل قرن من يجدد  
لها أمر دينها، ويدعو إلى واضح السبيل ومستبيتها، كي لا تبطل  
حجج الله وبياناته، ويضمحل وجود ذلك وتعدم آياته، فكل عصر  
يتاز فيه عالم بذلك، يدعو إلى تلك المنهج والمسالك، وليس من  
شرطه أن يقبل منه ويستجاب، ولا أن يكون معصوماً في كل ما  
يقول، فإن هذا لم يثبت لأحد دون الرسول].

ولهذا المجدد علامه يعرفها المتوسمنون، وينكرها المبطلون،  
أوضحها وأجلها، وأصدقها وأولاها، محبة الرعيل الأول من هذه  
الأمة، والعلم بما كانوا عليه من أصول الدين وقواعد المهمة، التي  
أصلها الأصيل، وأسها الأكبر الجليل، معرفة الله بصفات كماله،  
ونعموت جلاله، وأن يوصف بما وصف به نفسه، ووصفه به  
رسوله، من غير زيادة ولا تحريف، ومن غير تكييف ولا تمثيل،  
وأن يُعبد - وحده لا شريك له -، ويُكفر بما سواه، من الآنداد  
والآلهة.

هذا أصل دين الرسل كافة، وأول دعوتهم، وآخرها ولب  
شعائرهم، وحقيقة ملتهم<sup>(١)</sup>.

وإن من بعثه الله تعالى في القرون المتأخرة لإظهار دينه، وإعزاز  
كلمته، الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبدالوهاب بن سليمان بن  
علي بن محمد التميمي - رحمه الله - (١١١٥ - ١١٢٠ هـ).

فدعى الناس إلى توحيد الله تعالى، ونبذ الشرك، ودعاهم إلى  
متابعة الرسول ﷺ في الأقوال والأفعال، ونبذ البدع والخرافات،  
وكشف شبه المحرفين، وتمويه الضالين. وكانقصد من هذا القيام  
بالميثاق الذي أخذه الله تعالى على أهل العلم والنصح للعباد، قال  
شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - (٦٦١ - ٧٧٨ هـ) : وأنمة  
السنة والجماعة، وأهل العلم والإيمان فيهم العلم والرحمة والعدل،  
فيعلمون الحق الذي يكونون به موافقين للسنة، سالمين من البدعة،  
ويعدلون على من خرج منها - ولو ظلمهم - ، كما قال تعالى:  
**﴿كُونوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءِ بِالْقَسْطِ وَلَا يَجْرِمُنَّكُمْ شَيْءٌ عَلَى إِلَّا  
تَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى﴾** [المائدة: ٨] ، ويرحمون الخلق،  
فيريدون لهم الخير والهدى والعلم، لا يقصدون الشر لهم ابتداءً،  
بل إذا عاقبواهم، وبينوا خطأهم وجهم لهم وظلمتهم كان قصدهم  
بذلك بيان الحق ورحمة الخلق، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،  
وأن يكون الدين كله لله، وأن تكون كلمة الله هي العليا. ١.  
هـ<sup>(٢)</sup>.

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل التجديّة» ٣/٣٣٦.

(٢) الرد على البكري (٢٥٧ - ٢٥٦).

وقد ألف الشيخ محمد بن عبد الوهاب كُتُباً كثيرة، أكثرها في بيان التوحيد، وبيان الشرك والتحذير منه، ومن الوسائل المفضية إليه. ومن هذه الكتب كتاب «كشف الشبهات».

#### موضوع الكتاب

١ - وقد بين فيه التوحيد الذي أرسلت به الرسل، وأنزلت به الكتب، وهو توحيد الألوهية، أو توحيد العبادة، وهو إفراد الله تعالى بالعبادة كلها، الظاهرة والباطنة، وبين أنه معنى كلمة «لا إله إلا الله» إذ الإله فِعَالٌ بمعنى مفعول، أي المألوه المعبود، وبين خطأ من جعله بمعنى فاعل، أي الخالق، الرازق ونحو ذلك.

٢ - وبين فيه أيضاً الشرك الذي نهى الله تعالى عنه وأخبر أنه لا يغفره إلا بالتوبه، وهو صرف العبادة لغير الله تعالى، سواء كان ملكاً، أو نبياً، أو ولياً، أو شجرة، أو حجراً، أو طاغوتاً، وبين رحمة الله أن هذا هو شرك الأولين الذين قاتلهم رسول الله ﷺ.

٣ - وذكر في هذا الكتاب أشهر الشبه التي يتعلّق بها المشركون، ويذكرونها في مصنفاتهم، ففندها وردّها.

## أهمية الكتاب ومميزاته

وهذا الكتاب على صغر حجمه قد حوى علمًا جمًّا فيما يتعلق بتوحيد العبادة، وما ينافيها، قال الشيخ العلامة سليمان بن سحمان - رحمه الله تعالى - (١٢٦٦ - ١٣٤٩هـ) «صنف الشيخ رحمه الله تعالى «كشف الشبهات»، وذكر الأدلة من الكتاب والسنّة على بطلان ما أورده أعداء الله ورسوله من الشبهات، فأدحض حججهم، وبين تهافتهم، وكان كتاباً عظيم النفع على صغر حجمه، جليل القدر، انفع به أعداء الله، وانتفع به أولياء الله، فصار علمًا يقتدي به الموحدون، وسلسلياً يرده المهدون، ومن كثرة يشربون، وبه على أعداء الله يصولون، فللهم ما أنفعه من كتاب، وما أوضح حججه من خطاب، لكن من كان ذا قلب سليم، وعقل راجح مستقيم»<sup>(١)</sup> . وقال ناظمه الشيخ محمد الطيب الانصاري رحمه الله تعالى (ت ١٣٦٣هـ) :

«فجاء كتاباً حجمه صغيرٌ . . . لكنه في علمه غزير»<sup>(٢)</sup> .  
 وقال الشيخ أحمد بن عبدالعزيز - رئيس القضاء الشرعي بالإمارات سابقاً - : «هذا الكتاب أزال فيه الشيخ محمد بن عبدالوهاب الشبهات التي كانت ت تعرض للعلامة حول التوحيد الخالص، وهي رسالة صغيرة لكنها تشتمل على معاني وحقائق»<sup>(٣)</sup> .

وقال الدكتور أمين سعيد: «وواصل - أي الشيخ محمد -

(١) «الضياء الشارق في رد شبهات الماذق المارق» (٩٣).

(٢) «البراهين الموضحة» ص (١).

(٣) «حياة الشيخ محمد بن عبدالوهاب وأثاره العلمية» (ص ١٢).

التأليف، فأتبع كتاب «التوحيد» بكتاب آخر لا يقل عنه فائدة، وسماه «كتاب كشف الشبهات»، فكان آية في البلاغة، وحججة في الإقناع، وقد أراد من وضع هذا الأخير كشف الشبهات التي كانت تعرض للناس، وبيان وجه الحق فيها<sup>(١)</sup> أ.هـ.

وقال الشيخ د. عبدالله الصالح العثيمين: «وأسلوب «كشف الشبهات» أسلوب جدلي، وجمله طويلة نوعاً ما إذا قورنت بكتابات مؤلفه الأخرى، ويكثر في هذه الجمل استعمال الأدوات الشرطية، وفي بعض الأحيان توجد أفعال شرط متعددة معطوفة على فعل الشرط الأول قبل ذكر جوابه، والكتاب قصير في محتواه، لكنه من أشهر ردود مؤلفه على معارضيه»<sup>(٢)</sup> أ.هـ.

وقال الشيخ محمد بن صالح العثيمين في معرض كلامه عن الكتاب «أورد فيه المؤلف بعض عشرة شبيهة لأهل الشرك وأجاب عنها بأحسن إجابة، مدعمة بالدليل، مع سهولة المعنى، ووضوح العبارة أسأل الله تعالى أن يثبته على ذلك، وأن ينفع بذلك العباد، إنه على كل شيء قادر»<sup>(٣)</sup> أ.هـ.

لأجل هذاعني أهل العلم بهذا الكتاب: بتدریسه، وشرحه، والتعليق عليه، ونظمه، وحفظه.. الخ

**فمن هذه التعليقات ما يلي:**

١ - تعليقات محمد منير الدمشقي، وقد طبعت عدة طبعات: منها طبعة إدارة الطباعة المنيرة. القاهرة. الطبعة

(١) «سيرة الإمام محمد بن عبد الوهاب» (ص ٢).

(٢) «الشيخ محمد بن عبد الوهاب حياته وفكرة» (ص ٨٥).

(٣) «شرح كشف الشبهات» (ص ١٥).

الثالثة. سنة ١٣٦٩هـ. ومنها: طبعة مكتبة عبدالحميد أحمد حنفي. القاهرة. سنة ١٣٧١هـ. ومنها: طبعة الجامعة الإسلامية. المدينة المنورة. سنة ١٣٩٥هـ.

٢ - تعلیقات الشیخ العلامہ محمد بن عبدالعزیز بن محمد ابن مانع - رحمہ اللہ - (ت ١٣٨٥ھ) طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد. الرياض. سنة ١٤٠٤هـ.

٣ - تعلیقات الشیخ علی بن محمد الصالحی - رحمہ اللہ - طبعة مؤسسة نور للطباعة والتجلید. الرياض. سنة ١٣٨٣هـ. ویآخر هذه الطبعة تذییل للشیخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري - رحمہ اللہ .

٤ - تعلیقات بدر بن عبدالله البدر.

٥ - تعلیقات الشیخ محمد بن صالح العثیمین.

٦ - تعلیقات عمر بن غرامۃ العمروی، وقد طبعت طبعتين: الأولى: طبعة مکتبة دار الطحاوی. الرياض. سنة ١٤٠٥هـ. الثانية: طبعة دار البخاری للنشر والتوزیع. القصیم. سنة ١٤٠٧هـ.

٧ - تعلیقات أبي أنس، الحسین بن عمر مزوڑی، طبعة دار الوطن للنشر . الرياض. الطبعة الأولى. سنة ١٤١٣هـ. وقد راجعها وقدم لها الشیخ د. سفر بن عبدالرحمن الحوالی حفظہ اللہ، والشیخ وصی اللہ محمد عباس.

### ومن شروح الكتاب ما يلي:

- ١ - شرح سماحة الشيخ عبدالله ابن حميد - رحمه الله -  
(ت ١٤٠٢هـ)، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٢ - شرح سماحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله ابن باز -  
حفظه الله -، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٣ - شرح الشيخ محمد الصالح العثيمين، إعداد الشيخ فهد  
بن ناصر السليمان، وقد طبع طبعتين: الأولى: سنة  
١٤١٦هـ، والثانية سنة ١٤١٧هـ، دار الثريا للنشر.
- ٤ - شرح شيخنا عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي، حفظه  
الله، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٥ - شرح الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ، حفظه  
الله، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٦ - شرح الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن السعد، حفظه  
الله، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٧ - شرح الشيخ صالح السجيمي، وهو شرح مسجل في أشرطة.
- ٨ - شرح الشيخ د. عبدالعزيز بن محمد آل عبداللطيف  
حفظه الله، وسيصدر قريباً - إن شاء الله تعالى -.
- ٩ - شرح الشيخ سعود بن إبراهيم الشريم حفظه الله، وهو  
مسجل في أشرطة.
- ١٠ - شرح الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن آل بسام حفظه  
الله، وهو مطبوع.

١١ - شرح الشيخ عبدالعزيز بن علي القصير، وسيصدر قريباً إن شاء الله تعالى، بمراجعة شيخنا عبدالرحمن بن ناصر البراك حفظه الله تعالى.

#### نظم الكتاب:

وقد نظم هذا الكتاب بعض العلماء - كما هي العادة في نظم المتون العلمية - تسهيلاً للحفظ، كما قال الشيخ محمد السفاريني المختلي (١١١٤ - ١١٨٨هـ):

«وصار من عادة أهل العلم  
أن يعتنوا في سبر ذا بالنظم  
لأنه يسهل لحفظ كما  
يروق للسمع ويشفي من ظمآن»<sup>(١) هـ</sup>

#### ومن نظم الكتاب:

١ - الشيخ العلامة محمد بن أحمد الحفظي، رحمه الله، (ت ١٢٣٧هـ) في ألفيته التي نظم فيها بعض كتب الشيخ محمد بن عبدالوهاب، قال الشيخ إسماعيل بن محمد الانصاري حفظه الله تعالى: «وللحفظي ألفية مازالت مخطوططة نظم فيها خمسة كتب للإمام محمد بن عبدالوهاب، وهي: تفسير كلمة الإخلاص، والخصال الشمان، وكتاب التوحيد، والثلاثة الأصول، وكشف الشبهات»<sup>(١) هـ</sup>.

(١) الدرة المضية في عقيدة الفرق المرضية. (ص: ٢).

(١) «حياة الشيخ محمد بن عبدالوهاب وأثاره العلمية» (ص: ١٧).

٢ - الشيخ محمد الطيب الأنصاري، رحمه الله تعالى، وقد نظمه بإشارة من الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ رحمه الله تعالى، (١٢٨٧ - ١٣٧٨هـ). وقد طبع هذا النظم باسم «البراهين الموضحات»، نظم الشيخ محمد الطيب الأنصاري لكتش الشبهات» سنة ١٣٥٧هـ. ثم أعيد نشره باسم «البراهين الموضحة لكتش الشبهات» سنة ١٤١٣هـ. طبعة دار لينة للنشر والتوزيع. المدينة المنورة.

#### تاریخ التألیف:

ولم أجده ما يدل على وقت تأليف الشيخ لهذا الكتاب سواء من كلامه، أو من كلام غيره، ولكن قال الشيخ د. عبدالله الصالح العثيمين «لا تعطي المصادر تاريخاً معيناً لتأليف الشيخ محمد لهذا الكتاب، لكن قارئه يرى أنه ما أثاره الخصوم من شبه حول آراء مؤلفه في التوحيد وما ينافقه، وعلى هذا فإنه لم يؤلف إلا بعد ظهور ردود الفعل الأولى لما دعا إليه الشيخ، وأقرب الاحتمالات أن تأليفه له حدث أواخر إقامته في العيينة، أو بعد انتقاله إلى الدرعية»<sup>(١)</sup>. ذكر الشيخ عبدالله بن سعد الرويسي في كتابه (الإمام محمد بن عبدالوهاب في التاريخ: ٣٦٩/١) أن الشيخ ألف هذا الكتاب في الدرعية. ومعلوم أن الشيخ انتقل من العيينة إلى الدرعية سنة ١١٥٧ أو ١١٥٨هـ كما ذكر ابن غنام في (روضة الأفكار والأفهام: ٨٠/١) وابن بشر في (عنوان المجد: ١/١) وابن ضويان في تاريخه (ص: ٤٣)، وغيرهم

(١) «الشيخ محمد بن عبدالوهاب، حياته وفكرة» (ص: ٨٥).

## أسماء الكتاب

وقد ورد لهذا الكتاب عدة أسماء نذكر منها ما يلي :

### **أولاً: «كتاب كشف الشبهات»:**

وهذا هو الاسم المشهور، وقد ذكره ابن غنام في (روضة الأفكار ٢٨/٢)، وابن بشر في (عنوان المجد ١٠٢/١)، والشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب (١١٩٣ - ١٢٨٥هـ)، كما في (مجموعة الرسائل والمسائل التجديّة ٤١٥/٤)، والشيخ سليمان بن سحمان في (الضياء الشارق ص ٩٣)، وفي (تبنيه ذوي الألباب السليمة ص ٧١-٧٢)، والشيخ السيد محمود شكري الألوسي في (تاريخ خند ص ١٢٠) والزركلي في (الأعلام ٦/٢٥٧) وغيرهم.

### **ثانياً: كتاب «كشف الشبهات وإدحاض الضلالات»:**

ذكره علي بن مطلق، أحد نسخ هذا الكتاب - كما سيأتي في وصف النسخ الخطية - .

### **ثالثاً: كتاب «كشف شبه المرتاب»:**

ذكره الشيخ العلامة سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله (١٢٠٠ - ١٢٣٣هـ) في (التوسيع عن توحيد الخلاق في جواب أهل العراق ص ٣٧) حيث قال: «ومنها<sup>(١)</sup> «كشف شبه المرتاب» مصدرة في معرفة حقيقة التوحيد، وما هو حق الله على العبيد، وكيفية الشرك الذي قال الله عنه ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا

---

(١) أي: ومن رسائل الشيخ محمد رحمه الله.

يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء<sup>٤</sup>، وكيف كان صفة شرك الذين قاتلهم رسول الله ﷺ، وأنهم مفرون بتوحيد الربوبية وإنما قصدهم شيئاً يتقربون به إلى الله من خلقه، يدعونهم ويرجونهم ويتوكلون عليهم لشفاعتهم لهم زاعمين رضاء الله والقرب إليه، فضرهم ذلك، وأفسد عليهم<sup>٥</sup> أ.ه.

#### **رابعاً: كتاب «كشف الشبه»:**

ذكره الشيخ عبداللطيف بن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، رحمه الله تعالى، (١٢٢٥ - ١٢٩٣هـ) كما في (مجموعة الرسائل والمسائل النجدية: ٣/٣٣٢).

#### **طبعات الكتاب:**

وقد طبع الكتاب طبعات كثيرة بدون شرح أو تعلق، نذكر منها ما يلي:

- ١ - طبعة دار القلم للطباعة والنشر والتوزيع. بيروت. لبنان. ت. محمود مطرجي<sup>٦</sup>. الطبعة الأولى. سنة ١٤٠٦هـ.
- ٢ - طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد. الطبعة الأولى. سنة ١٤١٣هـ.
- ٣ - طبعة المكتب الإسلامي. دمشق، بيروت. الطبعة الثالثة. سنة ١٣٩٨هـ.
- ٤ - طبعة مكتبة جدة. جدة. سنة ١٤٠٥هـ.
- ٥ - طبعة مكتبة ومطبعة النهضة الحديثة. مكة المكرمة. سنة ١٤٠٦هـ.

- ٦ - طبعة مكتبة دار المطبوعات الحديثة. جدة. سنة ١٤٠٠هـ.
- ٧ - طبعة مكتبة المعارف. الطائف. سنة ١٤٠٠هـ.
- ٨ - طبعة مطبعة التقدم العلمية. القاهرة.
- ٩ - طبعة مطبعة أنصار السنة. سنة ١٣٦٥هـ.
- ١٠ - طبعة مطبعة سفير. الرياض.
- ١١ - طبعة ضمن «المجموعة التوحيدية»، وقد طبعت هذه المجموعة عدة طبعات:  
منها: طبعة المكتب الإسلامي. دمشق. سنة ١٣٨١هـ.  
ومنها: طبعة أنصار السنة الحمدية. القاهرة. سنة ١٣٩٠هـ.  
ومنها طبعة مطبعة الحكومة. مكة المكرمة. سنة ١٣٩١هـ.  
ومنها: طبعة دار الفكر. القاهرة. سنة ١٣٩٩هـ.  
ومنها طبعة مكتبة دار البيان. دمشق. سنة ١٤٠٧هـ.  
ومنها: طبعة مكتبة المؤيد. الطائف. سنة ١٤٠٧هـ.  
ومنها طبعة مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.  
ومنها: طبعة مكتبة دار البيان. دمشق. نشر مكتبة المؤيد.  
الطائف. ت. بشير محمد عيون. الطبعة الأولى. سنة ١٤١٣هـ.
- ١٢ - طبعة ضمن «المجموعة العلمية السعودية من درر علماء السلف الصالح» مراجعة الشيخ عبدالله بن حميد، رحمه الله، وقد طبعت هذه المجموعة عدة طبعات:  
منها: طبعة مطابع دار الثقافة. مكة المكرمة. سنة ١٣٩٤هـ.  
ومنها: طبعة دار البخاري للنشر والتوزيع. القصيم. بريدة.

سنة ١٤١٣ هـ

- ١٣ - طبعة ضمن «مجمع الرسائل المقيدة المهمة في أصول الدين وفروعه» طبع مكتبة الكيلاني نشر المؤسسة السعودية. الرياض ت فتحي أمين غريب .
- ١٤ - طبعة ضمن «مجموعة التوحيد النجدية» طبعة المطبعة السلفية . ت محب الدين الخطيب . الطبعة الأولى . سنة ١٣٧٥ هـ.
- ١٥ - طبعة ضمن «الجامع الفريد». سنة ١٣٨٧ هـ.
- ١٦ - طبعة ضمن «ثلاث رسائل في العقيدة الإسلامية». طبعة مطبعة الجيش . إدارة الشؤون الدينية بوزارة الدفاع والطيران . الرياض . سنة ١٣٩١ هـ.
- ١٧ - طبعة ضمن «تأريخ نجد» المسمى بـ«روضة الأفكار والأفهام»، لمرتاد حال الإمام، وتعداد غزوات ذوي الإسلام للشيخ حسين بن غنام، رحمة الله . طبعة الصفحات الذهبية . الرياض . الطبعة الأولى سنة ١٣٨١ هـ.
- ١٨ - طبعة ضمن «مؤلفات الشيخ الإمام محمد ابن عبدالوهاب» ت. الشيخ ناصر بن عبد الله الطريم، وسعود بن محمد البشر، وعبدالكريم اللاحم . طبعة المركز الإسلامي للطباعة والنشر . الاهرام .
- ١٩ - طبعة ضمن «المجموعة المقيدة». مكتبة الفرقان . الرياض .

### **سبب التحقيق:**

ولكن هذه الطبعات لم تخل من نقص، أو تحريف، أو تصحيف. لذا رغبت في إخراج هذا الكتاب المبارك سليماً من هذا كله. فقمت بجمع النسخ الخطية من مظانها، فحصلت على تسع نسخ، جعلت نسخة منها أصلًا، وقابلت عليها النسخ الأخرى، وفيما يلي وصف لهذه النسخ:

### **وصف نسخ الكتاب الخطية:**

#### **- النسخة الخطية الأولى:**

وهي نسخة موجودة في مركز الملك فيصل، ولم يُبيّن عليها، اسم الناشر، وكان نسخها سنة ١٢١٣هـ، وعدد أوراقها تسع وثلاثون ورقة، في كل ورقة خمسة عشر سطراً، وخطها جيد واضح. وقد جعلت هذه الأصل، لقدمها، وقلة الأخطاء فيها.

#### **النسخة الخطية الثانية:**

وهي نسخة موجودة في مكتبة جامعة الرياض. قسم المخطوطات. رقم (١٠٦٣)، ولم يُبيّن عليها اسم الناشر، وكان نسخها سنة ١٢١٣هـ، وعدد أوراقها ثلاث عشرة ورقة، في كل ورقة ثمانية وعشرون سطراً - غالباً - وخطها مقروء، وفيها أخطاء كثيرة، ورممت لها بـ(ج).

### **- النسخة الخطية الثالثة:**

وهي نسخة موجودة في مكتبة جامعة الرياض. قسم المخطوطات. رقم (١٠٧٢). واسم الناشر محمد بن عبد الرحمن العمري، وكان نسخها سنة ١٣٠٧هـ، وعدد أوراقها أربع وعشرون ورقة، في كل ورقة ثلاثة وعشرون سطراً، وخطها جيد واضح، ورمزت لها بـ(م).

### **- النسخة الخطية الرابعة:**

وهي نسخة تقع ضمن مجموعة من المتنون ككتاب التوحيد، والأصول الثلاثة، وفضائل الإسلام، والعقيدة الواسطية.

وهي في مكتبة الملك فهد الوطنية. قسم المخطوطات. رقم (٣١٥٤٣٢)، وناسخها هو الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ رحمة الله تعالى، وكان نسخها سنة ١٣١٢هـ وعليها تصحيحات للناشر، وعدد أوراقها اثنتان وعشرون ورقة، في كل ورقة ثمانية وعشرون سطراً، وخطها جيد، ورمزت لها بـ(ع).

### **- النسخة الخطية الخامسة:**

وهي نسخة موجودة في مكتبة جامعة الرياض. قسم المخطوطات. رقم (٢٢٥١)، وناسخها هو الشيخ العلامة سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب رحمة الله تعالى، وكان نسخها سنة ١٣٢٧هـ، وعليها تصحيحات للناشر، وعدد أوراقها أربع وعشرون ورقة، في كل ورقة عشرون سطراً غالباً، وخطها مفرومة، ورمزت لها بـ(س).

### **- النسخة الخطية السادسة:**

وهي نسخة موجودة في المكتبة المركزية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض. قسم المخطوطات. رقم (٦٣٩٢)، عدد أوراقها ثمانى ورقات، في كل ورقة ثلاثة وعشرون سطراً، ولم يبين على هذه النسخة اسم ناسخها، ولا تاريخ النسخ، وخطها جيد، والأنخطاء فيها نادرة، ورمزت لها بـ(ه).

### **النسخة الخطية السابعة:**

وهي نسخة موجودة في مكتبة جامعة الرياض. قسم المخطوطات. رقم (٤٦٥٧) وعنوانها «كشف الشبهات وادحاض الصلالات»، واسم ناسخها علي بن مطلق، ولم يبين تاريخ النسخ، عدد أوراقها ست عشرة ورقة، في كل ورقة خمسة وعشرون سطراً غالباً، وخطها مقروء، ورمزت لها بـ(ط).

### **- النسخة الخطية الثامنة:**

وهي نسخة موجودة في مكتبة الملك فهد الوطنية. قسم المخطوطات. رقم (٣١٦٢٥١)، ولم يبين عليها اسم الناسخ، وكان نسخها سنة ١٣١٨هـ، عدد أوراقها اثنتان وعشرون ورقة، في كل ورقة ستة عشر سطراً، وخطها جيد واضح، ورمزت لها بـ(ص).

### **- النسخة الخطية التاسعة:**

وهي نسخة خطية تقع ضمن مجموعة من المتون لبعض العلماء، كتاب التوحيد، والأصول الثلاثة، والعقيدة الواسطية، والأربعين النووية وأداب المشي إلى الصلاة.

وناسخها هو الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن قاسم رحمة الله تعالى (١٣١٢ - ١٣٩٢هـ) وكان نسخها سنة ١٣٢٧هـ، وعد أوراقها احدى وعشرون ورقة، في كل ورقة تسعة عشر سطراً، وخطها مقروء، ورمزت لها بـ(ق).

وبعد مقابلة النسخ قمت بما يلي:

- ١ - عزو الآيات.
- ٢ - وتحريج الأحاديث.
- ٣ - ترجمة الأعلام.
- ٤ - تشكيل الكلمات.
- ٥ - التعليق على بعض الموضع التي تحتاج إلى تعليق.

وفي الختامأشكر - بعد شكر الله تعالى - فضيلة الشيخ د. عبدالعزيز بن محمد العبداللطيف، حيث أهدى إليَّ بعض المصورات من هذا الكتاب المبارك، وفضيلة شيخنا د. عبدالرحمن بن صالح المحمود حيث قام بقراءة هذا التحقيق، والتقديم له.

ونسأل الله تعالى أن يرزقنا علماً نافعاً، وعملاً صالحاً، وأن يجعل هذا العمل لوجهه خالصاً، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد، وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

كتبه: عبد الله بن حميف بن سعد (القطناني)

نماذج من الخطوط

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَبِهِ تَعَالَى  
 كَتَابُكَ شَفَاعَتِكَ أَعْلَمُ رَحْمَةً لِلَّهِ أَنَّ  
 السَّوْدَرِيْنُ هُوَ فَرَادُ اللَّهِ سَجَانَهُ وَقَاعِيْبَ الْعَبَادَةِ  
 وَهُوَ دُونُ الرَّسُولِ الَّذِي أَرْسَلَ اللَّهُ بِهِ إِلَيْنَا  
 فَأَوْلَمْ يَمْنَعُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ارْسَلَهُ اللَّهُ إِلَيْنَا قَمَهُ  
 لَمَغْلُوْتِي الصَّالِحِيْنَ وَدَارَ سَوْعَ رَبِيعُوتَ وَيَعْرُفُ  
 وَنَسْرًا وَلَا خَرَّ الرَّسُولُ بِحَرَصِيِّ اللَّهِ عَلَيْهِ فَسَمَوْتُهُ  
 الَّذِي كَسَرَ صُورَهُ وَالصَّالِحِيْنَ ارْسَلَهُ اللَّهُ إِلَيْنَا  
 إِنَّا سَوْنَاهُمْ يَعْبُدُونَ وَيَخْجُلُونَ وَيَتَصَدِّقُونَ وَيَدْرُوْنَ  
 اللَّهُ بِكُنْتُمْ يَعْمَلُونَ بَعْضُ الْمُخْلُوقَيْنَ وَسَيُطَّ  
 بِيْنَهُمْ وَبِيْنَ اللَّهِ يَقُولُونَ نَزَدَنَا مِنْهُمُ النَّقْرَبَ  
 إِلَيْا اللَّهِ وَنَزَدَنَا مِنْهُمْ عَنْهُ مُثْلَ الْمَلَائِكَةِ  
 وَعِيسَى وَعِزَّهُمْ وَإِنَّا سَوْنَاهُمْ مِنَ الصَّالِحِيْنَ  
 نُبَعْثَتُ اللَّهُ خَرَادُ صَلَيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ دِلْهِمَ  
 دِلْهِمَ دِينِ إِبْرَاهِيمَ وَنَعْبَرُهُمْ أَنَّ هَذَا

عَلَمَ الْمُخْلُوقَيْنَ

قدِرَ الْمُلْكِيَّةِ فَلَمْ يُعِدْ رَبُّهُ مِنْ هُوَ لِهِ الْأَمْنُ أَكْرَمُ  
 مَعْ كُونِ قَلْبِهِ مَصْبَرَتِ الْأَدْعَيَا وَمَا غَيْرُهُ ذَاقَتِ  
 تَغْرِيَةً إِيمَانَ سَوَاقِلَهُ حَوْنَ الْمُطْعَمَا وَمَذَارَةً  
 لِأَحَدٍ أَوْ مَسْكَنَ بَوْضَنَهُ أَوْ أَهْلَهُ أَوْ عِلْمَهُ أَوْ مَالَهُ  
 أَوْ فَلَكَهُ عَلَيْهِ وَجْهَ الْمَرْحَى وَلِغَرْذَلَسِ مِنْهُمْ أَغْرَافُ  
 الْمَدْرَمَ فَالْأَيْنَ يَدْلِيُّهُ ذَاهِنْ جَرِيَّتِي الْأَوْلَى وَلَهُ  
 الْأَمْ أَكْرَمُ فَلَمْ يَسْتَنِ الْأَمْنُ أَكْرَمُ وَمَعْلُومٌ أَنَّ لِإِنْتَ  
 لَدِيكُمُ الْأَعْلَى الْعَهْلَى وَالْكَلَامُ وَالْفَعْلُ لَعْنَيْدَهُ الْقَلْبُ  
 فَلَدِيكُمُ عَلَيْهِ الْعَدُّ الْثَانِيَةُ وَلَهُ ذَلِكُ بَعْنَهُمْ لَهُ بَعْدَاهُمْ  
 الدِّينُ أَهْلِي مَلَأْتُمْ فَصَرَحَ أَنَّ الْعَذَابَ كَيْ سَبِيلَهُ اهْتَمَّا  
 دَائِبِهِلُّ وَالْبَغْضُ لِلَّدِينِ أَوْ مَحْبَبُهُ الْكَفَرُ

وَأَمَاسِبَهُ أَنَّهُ فِي  
 ذَلِكَ حَظٌّ مِنْ خَلْقِهِ

الْدِينُ فَارِئٌ عَلَيْيِ  
 الَّذِي

وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْوَنُ اللَّهُ وَتَوْفِيقُهُ سَيِّدُ

١٢٨٣

لَسْمَةُ اللَّهِ الْمُرْسَلُ اَوْ حَسَنَةُ بَشَّاصَةٍ بَشَّاصَةٍ  
 اَكْلُمُ رَحْمَةَ اللَّهِ اَنْ تَتَوَجِّهَ نَمَا خَارَ  
 اَنْدَلَ بالعِبَادَةِ وَعُودَتِ الْوَسِيلَةِ اَرْسَالُهُمُ اللَّهُ يَهُ اَنْ يَكْيَادَهُ  
 لَعَوْلَاهُمْ تَوَحِّيَهُ السَّلَامُ اَرْسَلَهُ اَنْ تَخُوَّهُمْ كَانْخُلَوَانِي  
 بِالصَّالِكِينَ وَذَادَ اُسْنَا بِحَمَاءِ بِلَوْثَ وَبِيْسَوْفَ وَلَسْنَوْ اَوْلَاهُمْ شَلَّيَ  
 صَالَهُ كَعْلِيَهُ وَسَاهَرَ وَوَالدَّاهَرَ كَسْتَرَصُورَهُوْنَ رَصَالِكِينَ  
 اَرْسَلَهُ اَنَّهُ اَنَاسٌ يَتَكَبَّدُونَ وَيَجْعَلُونَ وَيَنْصَدُّونَ وَيَنْدَرُونَ  
 رَمَلَهُ وَكَنْهُهُ بَيْجَهُوْنَ بِخَضُّ المَخْلُوقَاتِ وَسَارَ بِلَيْبِهِمْ وَبَيْتِ  
 هَلَكَهُ بَقْوَلُونَ ثَوَبَهُمْ تَقْرِبَةَ اِلَى اللَّهِ وَتَرَبَّشَفَاعَ كَنْهُهُمْ كَنْهُدَ  
 اللَّهُ مُثُلُ الْمَلَائِكَةِ وَكَمِيسَاهُ وَهُوَهُ اَنَاسٌ دَصِيرُهُمْ دَهَنَتِ الصَّالِكِينَ  
 غَمَبَّهُتِ اللَّهُ كَعْلِهُ صَالَهُ كَعْلِيَهُ وَسَاهَرَ بَيْجَدَ لَهُمْ دَيْنَ اَتَيْهُمْ رَوْزَ  
 قَيْمَهُ وَيَجْبُوْهُمْ اَنْ قَدَّمُوا السَّهْرَ وَالنَّقْرَبَ وَاَنْ يَكْتَفِيَهُمْ بِخَصُّ حَقَّ  
 سَلَهُمْ بِيَصْلُحُهُمْ شَيْيَهُ لَمْكَرَمَقْوَبَ وَلَنْتَبِيَهُ وَسِلَ فَضَلَّهُمْ  
 ثَمِيرَهُهُ وَالْأَغْوَوْنَ اَشْرَكُوْنَ النَّذِيْنَ قَاتَلُهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَالَهُ  
 عَلَيَهِ وَسَاهَرَ بِشَهَدَهُ وَلَنَّهُ اَنَّهُ هُوَالخَالِقُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
 وَلَنْ جَبَّهُتِي السَّهْوَاتِ السَّيِّهِ وَهُتْ خَيْهُتِي وَلَنْ رَفَعَتِي السَّهْمَهُ  
 وَهُتْ فَيْهُتِ كَلَهُ كَعَيْهَهُ تَكَتَّهُ قَهَهَهُ وَتَصْرُفَهُ فَإِذَا رَدَتِ الْمَلَكُ  
 لِيَطَعَّمَهُ، هُوَاَنَ اَشْرَكُوْنَ النَّذِيْنَ قَاتَلُهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَالَهُ عَلَيَهِ  
 وَسَاهَرَ وَاسْتَخَلَ دَمَأْهُهُ وَاحْدَهُ وَسَبَانَسَاهُهُ كَانُوا يَقْوُونَ  
 هَذَا كَلَهُ فَإِذَا رَدَتِ، الْدَّلِيلُ فَاقْرَأْهُمْ لَهُنَّا الْأَقْلَهُمْ بِوَرَاقِمِهِنَّ  
 السَّهْوَهُ وَالرَّهْنَ اَمْ حَتَّى يَعْلَمَ السَّمْعَ وَالرَّبْصَادَهُ وَهُوَ بِيَجْوِجِ الْجَدَّهُ  
 هُتْ اَبَيْتِهِ وَيَجْوِجِ اَبَيْتِهِ هُتْ اَبَيْتِهِ وَهُنْ بَيْدَهُوَالْأَهْرَقَبِيَّهُ وَالْأَزَّهَ  
 اللَّهُ فَقْلَ اَفْلَانَتَقْوَهُ وَقَوْلَهُ قَلَّ اَنَّهُ اَرَضَ وَهُتْ فَيْهَا اَنْ كَنْهُمْ  
 تَكَاهَوْهُ وَسَبِقَوْلُونَ رَلَهُ قَلَّ اَفْلَانَتَقْوَهُنَّ قَلَّهُتِي رَجَهُ السَّهْوَاتِ  
 السَّبِيعُهُ وَرَجَهُ الْحَوَّاثِنَ الْحَذَلِيَّهُمْ سَبِقَوْلُونَ رَلَهُ قَلَّ اَفْلَانَتَقْوَهُ  
 قَلَّهُنَّ بَيْبَرَهُ مَلَكُودَهُ، كَلَّهُنَّ وَهُوَبَيْرَهُ وَرَجَيَهُ اَرْكَلِيَّهُهُ، كَنْهُ  
 نَهَمَوْهُ، سَبِقَوْلُونَ رَلَهُ قَلَّ اَفْلَانَتَقْوَهُنَّ اَهْسَرَتَبَهُ وَهُنْ وَخَيْرَهُ الْأَنْهَهُ  
 اَنْهَرَاتِهِ، فَإِذَا تَعْقِيقَتْ اَنَهَهُهُمْ بَقْرُونَ اَرَهُهُ لَهُمْ بِيَدِخَلَهُمْ فَيْهُ

لریک ستماناه، لستنیو یا گلریلیم، نور افی، پیغامات، اینسرویناها

أَنَّهُمْ مُّلْكُ الْأَرْضِ لَا يَنْزَهُنَا عَنْهُمْ إِنَّهُمْ بِالْأَرْضِ  
مُّلْكٌ وَّنَحْنُ مُّلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا

وَمُدْبِغٍ مَعْلُومٍ بِهِ سَبَرَةٍ حَالَهُ  
تَقْرِيرَهُ عَلَيْهِ وَلَا يَجُورُ عَلَيْهِ أَصْلُهُ  
فِي رُسْتَابٍ لِّيَلَّا فَكَرِهَ شُرُونَ الْأَنْفَقَ وَلَمْ يَنْتَهِ  
حَوْلَ الْمَالِكَانِ إِشْتَرِيفَهُ بِهِ أَمْلَى  
إِنْ يَقْتَدِي بِهِ فَهُوَ مُنْهَقٌ وَمُنْهَقٌ  
مُنْهَقٌ فِي نَسْنَسٍ تَرَاهُ وَرَفِيقَهُ  
مُنْهَقٌ فِي مَلْكَيَةٍ لَّا يَعْلَمُ بِهِ لِنَفْعِهِ مَالِكُهُ

رسی برشتوت لایخواپ این تقول میگات هم طهه علیا تو به عده یاده افان ایل  
شیوه همانه باشکوف علیا تیره علیه رز توره راه ای اشان راه تقدیمه ایدیه هن  
و خودهه ای شیا بیده علیه اکه اون و فخت اونهه ای تقدیمه ای علیه ای پاکه  
منهه تبرون چیا و فیسیم فی ای شیا ای پیوره علیه ای اسلام ای داشته داره  
هال سخنهاهه الایه ای هم هر چیزی  
خدا است زی اهدای پنهانهه ای هم هر چیزی هم هر چیزی هم هر چیزی هم هر چیزی  
بچهل چیزی هم هر چیزی  
علیه و سلم فی حیاته راه مانعکس هم هم عادل هم هم اهله هم هم مسلمه هم هر چیزی  
هم هم اسلف یا من قدر عالم عدیه هم هم پیغمبر عالم عدیه هم هم پیغمبر عالم عدیه  
علیه فناهه  
و فناهه فناهه

وَرَأَهُمْ أَعْدَاءَهُمْ تَرْوِيَّهُمْ أَسْمَاءَ الْعَمَادِ وَهُمْ مَرْجَلْ عَنْ لَهَبِهِمْ فَإِذَا  
رَأَيْهُمْ تَحْتَهُمْ نَبِيًّا مُّلِّيَّهُمْ بِهِ فَمَنْ مُهِمْ يَعْصِيَهُمْ إِذَا  
نَزَّلْتَكَنْهُمْ بِهِمْ وَبِهِمْ هَذِهِ أَمْرَهُمْ وَرَأَيْهُمْ عَلَى  
نَحْنٍ مُّنْظَلِّهِمْ إِذَا سَمِعُوكَنْهُمْ بِهِمْ وَهُمْ مُنْظَلِّهِمْ هَذِهِ  
مُلْكَهُمْ بِهِمْ جَهَنَّمُهُمْ بِهِمْ وَعَذَابُهُمْ مِّنْ أَنْتَ<sup>۱۱</sup> وَإِنَّمَا تَوْفِيقُكَ  
يُمْكِنُ لِلْعَالَمِ وَالْمُسَانِ وَأَيْمَانِكَ اخْتَلَفَتْ بِهِنْيَهُ مَهْدِيَهُ  
لِلْأَنْتَهَى

卷之六

أعلم وحكت الله إن التوحيد هو أدينه والذين ينكرون فهم من السفهاء وألا رضا الله تعالى  
وهدى بهم رسول النبي صلى الله عليه العباده وإنما ينكرون الميت وينجح اليه  
في الدار الآخرة ومن ينكر الصراط المستقيم يشقى في الدار الآخرة وفي الدنيا  
على في الدار الآخرة وإنما ينكرون الله تعالى سبقوه إلى السبع رياض  
ونفسن ونخر الوسط بمدنه سلسلة قدر ما ينكرون الله تعالى سبقوه إلى السبع رياض  
وتصوره هؤلاء الصالحيين المسلمين قدر ما ينكرون الله تعالى سبقوه إلى السبع رياض  
ونجمون وتصدقون ويدركون الله تعالى سلسلة قدر ما ينكرون الله تعالى سبقوه إلى السبع رياض  
يعلون بعض الخلوقيات وساندهم في ذلك فان تحيطت  
يقولون نريد مذهبنا الغير بالآية التي نعمت ويزداد شعور  
عنهم عنده مثل بذلك وينتهي ويزداد شعوره وناس  
محمد لهم بيتاً بهم ربهم ويجعلونه مهذاهم عليه وسلم  
الغافر والاعتقاد محسناً حقاً الله لا يطلب منه شيء  
الذين يسيئون المشكرون في زمان العذاب الذي لا ينتهي  
يسمون الله سجناً ليل ونهاراً ثم هم من إليه عز وجل  
الغافر والمملوك مغرب وكأنه يرسى في قبره من بين  
الليلة الجام سلم لهم وغيرهم مثلكم في  
الشفع والهداية مختار العبد على الله عز وجل  
هم أو لا فهم ولا المشكرون إن الله هو أبا  
لتاريخ وحدة الشريك له وأنه لا يرى فالله  
ولايدين إلا مولاه فهو لا يحي ولا يحيط به هو  
فاني لهم على هذه الشرك ودعاهما إلى خاصتي  
تشكم كالتعجز وياتي السلام والذين يدعونه مدحول  
وقات الله بعد عدوه الحق والذين يدعونه مدحول  
لأسبابهون لهم يسبى الرب وينبذوا أن رسلي  
الله صفاتي عليهم كل من الدين بل  
الله صفاتي عليهم كل من الدين بل

فإذا أخفقت أن بعض الصحابة الذين عزروه الروم  
 صلوا الله عليه ثم كفروا بسبب كلمة قالوها في غزوة ثپرية  
 وجدها طرخ والشعب شئون لكن ان الذي يتكلم بكلمة الأغزو  
 حنون من نقص مالا وجاءه أو مداراة لأخذ عظيم فعن  
 بكلمة يخرج بها والأية الثانية قوله تعالى من كفر رأيه من بعد  
 الاربه قلم بعد الله من هؤلؤ الارض الوراء مع كون قلبه مطهرا  
 بالاعيان وأما عنبر هذا فقد كفر بعد إعانته سواد فعمله حنون  
 مداراة لأحد ومشكلة بونكهة أو اهلها وعشرته أو ماله لو  
 فعله على وجه المرح أو لغير ذلك من الأعراض الا المكره فالله  
 قد أعلم على هذه وجوبه إلا قوله تعالى الامانة كسره فلم ينتبه ألم  
 المكره ومعلمون ان الإنسان لا يكره الا على الحال والسلام وأما عنبر  
 القلب فلا يكره لجد عليهما الثاني قوله ذلك بأنهم استحبوا اليه  
 الذين اعملوا لآخر فصرح ان هذا المكره والعناب لم ينكرون بحسب اعتقادهم  
 والجهل او بعضى للذئب او حجة للفرواغا سببه ان لهم في ذلك مطرد  
 من حكمه ط الدین افشاره على الدين والله أعلم وصحح اعلم وصحح  
 وسلم على مسجد ناجه وعلى الله وصحح الحجج



الآية تقول تعالى الاصح رب عذني ما اكتسبت سبباً ولكن تسلون سبباً ولقد  
الآيات وغزير ذكر حالاتك اذا عرفت انهم متوفين بعذاب  
والله لم يشهد لهم في التوجيه الذي دعى اليه ولهم عذاب  
اليه سول الله عصمته وعورت ان التوحيد الذي  
يحدد له ولهم العذاب الذي لم يسمه المذكور في ذرنا  
الافتخار كما في ابي هريرة الله يعلم بهم من ذنب  
عواطلكم لا جائز لهم من الله ليشفعوا والذين يدعونا  
مثل الله ربنا مثل عبدي وعورت ان رسول الله عصمته  
فالله ناه على هذا الشرك ودعواهم الى اخلاص العبادة، فلما  
فاز شفاعة في ذريعة الله لدعوه الى الحق والذين يعنون  
من دونه لا يستجيبون لهم بشيء وتحققت ان رسول الله عصمته  
عليهم فاتتهم لكونها عائلة رسول الله والذين لا ينتبهون  
كما بالله وحي انت لهم العبد لا تذكر لهم وعورت ان انت لهم بشيء  
الرب يدخلهم في الاسلام ولهم قدرة المأكولة والباقي  
نفالاً لرب الدين من شئ عذابهم والتغريب الى الله بذلك هو الذي  
اعلم حماده رب اجلهم عورت حسناً الذي بعد عن  
اليه سول الله عصمته وذريته وذريته يدعوه  
معنى ذرك لك الله الذي ادعنه وهو الذي يبعد

الكتاب الحجويه المسجني

**العنوان** **رسالة الحبرية**  
**المؤلف** **محمد عبد العليم**  
**العنوان** **رسالة الحبرية**  
**المؤلف** **محمد عبد العليم**  
**العنوان** **رسالة الحبرية**  
**المؤلف** **محمد عبد العليم**

၁၄

فَارِسٌ كَانَ يَعْمَلُ بِكَيْكِيْ شِرَايْبِيلْ دِرْدِرْ كَانَ يَعْمَلُ  
وَاللَّهُ أَوْعَدَ رَبِّيْ إِنْ يَسْعَنِيْ فِي الْحَاجَةِ  
تَكَانُ لَكَ حُجَّ وَأَنْتَ مِنَ الْمَحَاجِيْفِ وَدَدِ  
إِشَادَةِ سَيِّدِيْ

كَانَ يَعْمَلُ بِكَيْكِيْ شِرَايْبِيلْ دِرْدِرْ كَانَ يَعْمَلُ  
وَاللَّهُ أَوْعَدَ رَبِّيْ إِنْ يَسْعَنِيْ فِي الْحَاجَةِ  
تَكَانُ لَكَ حُجَّ وَأَنْتَ مِنَ الْمَحَاجِيْفِ وَدَدِ  
إِشَادَةِ سَيِّدِيْ

كَانَ يَعْمَلُ بِكَيْكِيْ شِرَايْبِيلْ دِرْدِرْ كَانَ يَعْمَلُ  
وَاللَّهُ أَوْعَدَ رَبِّيْ إِنْ يَسْعَنِيْ فِي الْحَاجَةِ  
تَكَانُ لَكَ حُجَّ وَأَنْتَ مِنَ الْمَحَاجِيْفِ وَدَدِ  
إِشَادَةِ سَيِّدِيْ

كَانَ يَعْمَلُ بِكَيْكِيْ شِرَايْبِيلْ دِرْدِرْ كَانَ يَعْمَلُ  
وَاللَّهُ أَوْعَدَ رَبِّيْ إِنْ يَسْعَنِيْ فِي الْحَاجَةِ  
تَكَانُ لَكَ حُجَّ وَأَنْتَ مِنَ الْمَحَاجِيْفِ وَدَدِ  
إِشَادَةِ سَيِّدِيْ

فَإِنْ كَانَ بِعْضُهُ مُكْتَبًا فَإِنَّمَا ذَكَرَ نَقْلًا  
وَاللهُ أَوْ أَعْدَى رَبِّي أَنْ تَسْخَنَنَّ إِلَيْهِ  
كُلُّ حَمَّٰلٍ إِلَّا فَتَرَاهُ الْمَاجِنَقَ وَفَدَ  
نَوْهَدِيَّ إِنْ يَسْجُنَّ فِي إِنْرَادِنَّ اَعْصَمَ

فَإِنْ كَانَ يَعْضُوْكَ شَرًا فَلَا تَذَلَّ قَالَ  
وَاللَّهُ أَوْعَدَ رَبِّي أَنْ يَسْعِينِي إِلَى الْحَمَّ  
لَكَنْ لَا هُوَ الْأَنْتَوْنَ الْمَأْنَقَ وَدَ

بِهِ دَلَالُ الْأَنْوَافِ  
الْأَمْرُ بِالْمُحْسِنِ  
عَمَّا يَرِيدُ  
الْحَدِيدُ عَلَيْهِ  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

۲۷۱

وَضَرْبَهُ نَازِدَةً... الدَّلِيلُ عَلَيْكَ يَا مُشْكِنَ الْمُرْدَنِينَ  
نَانِفَهُ سَرْسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَهُ وَسَلَّمَ وَهُنَادِنَا  
فَقَدْ عَذَّلَتْنَا فَلَمْ يَرِدْ نَقْرَسَ السَّمَوَاتِ أَصْرَمْتَكَ

لِسَامِ الْمُهَاجِرِ بِهِ وَلِشَتَّى مِنْ وَلَيْدِ سُوْلَانِ الْأَعْوَادِ

2

النسخة (س)

عليه الشرح والعلق ترتيله في كل فجر ويتمه خوانين  
يصر ما في جبالاً وملوكه لاحقاً يعلم معلم يلمع بذاته كما  
والآية الثانية قوله الله نعم يا الله سيد عباده إله السكرا  
سيكون قوله سلطنه بالسماء واصطبغه فتقديمه بعداته  
إيمانه سمو دفعه خواصه وأسماكه بوطنه وطنه  
وقيمه سلطنه بالسماء لا يهم ظاهره فتقديمه بعداته  
معشرته أو ملوكه أو علم وجهه المرة الثانية كـ سمال الغرض  
فقد كفر الأملك ولا يترد على عمه أسل وجيده الأولي  
تعليمه من فاسقه الله إلا كلها ويعطونه سماته الزيار  
الاعلى أو الوظائف والاعظمة في القلب تذكره أخذ عليهما  
والتثنية وهي له تعاذاً، باهتمامه استغراقه الحياة الدنيا على  
الآخر فصراته هريرة كفيف والعدم يمكن بحسب الاعتقاد  
والحمل والتنفس للمربي أو حبه المغفرة وأمساكه بالمهنة  
أولاً حذره حظوظ الدنيا فالثانية على الدرب من مثل  
ذلك لظفيفاته يحيى الروح فيه بعلم المقربين  
أولى وكتاب يحيى الروح فيه بعلم المقربين  
بعض أمثلة سهلات يحيى الروح فيه بعلم المقربين  
وذلك ولديه ومساعيه

۲۰۷

5

کلینیک پرستاری نوآورانه

وَهُوَ يَرْتَعِي إِلَيْنَا يَعْدُهُ عَبْدًا وَالَّذِي يُسَبِّبُ الْجُنُونَ

رقم ١٣٥  
رقم ٦

القطط المصورة

مدة تدوير الكتاب  
٢٠٥٧

الكتاب كتب في ١٩٥٧  
عنوان المدرسة

جامعة الباحثين  
مدة تدوير الكتاب  
٢٠٥٧

# آخر النسخة

كتاب مطبوع بالإنجليزية في الولايات المتحدة الأمريكية  
عنوان الكتاب: آخر النسخة  
المؤلف: جون بولتون  
طبع في لندن  
الطبعة الأولى: ١٩٥٧  
الطبعة الثانية: ١٩٥٨  
الطبعة الثالثة: ١٩٥٩  
الطبعة الرابعة: ١٩٦٠  
الطبعة الخامسة: ١٩٦٣  
الطبعة السادسة: ١٩٦٦  
الطبعة السابعة: ١٩٦٩  
الطبعة الثامنة: ١٩٧٢  
الطبعة التاسعة: ١٩٧٥  
الطبعة العاشرة: ١٩٧٨  
الطبعة الحادية عشر: ١٩٨١  
الطبعة الثانية عشر: ١٩٨٤  
الطبعة الثالثة عشر: ١٩٨٧  
الطبعة الرابعة عشر: ١٩٩٠  
الطبعة الخامسة عشر: ١٩٩٣  
الطبعة السادسة عشر: ١٩٩٦  
الطبعة السابعة عشر: ١٩٩٩  
الطبعة الثامنة عشر: ٢٠٠٢  
الطبعة العاشرة عشر: ٢٠٠٥  
الطبعة الحادية عشر: ٢٠٠٨  
الطبعة الثانية عشر: ٢٠١١  
الطبعة الرابعة عشر: ٢٠١٤  
الطبعة الخامسة عشر: ٢٠١٧  
الطبعة السادسة عشر: ٢٠١٩  
الطبعة السابعة عشر: ٢٠٢٢



حَمْدُهُ صَلَّى سَلَّمَ سَلَّمَ سَلَّمَ  
 دَابَ كَفَالَ شَبَاهَاتَ تَالِفَ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، شَيْخُ الْمُحَدِّثِينَ عَلَيْهِ شَرَفُ  
 أَعْلَمُ وَجْهِ السَّمَاوَاتِ التَّوْحِيدُ هُوَ فِرَادُ إِنَّهُ بَحَانُهُ بِالْعِبَادَةِ، وَهُوَ دِينُ الرَّسُولِ  
 الَّذِي اسْلَمَ إِلَيْهِ الْعِبَادَةَ فَأَوْلَاهُمْ لِنُوحٍ عَلَيْهِ الْسَّلَامُ اسْبَلَهُ اللَّهُ  
 إِلَيْهِمْ مَا أَعْلَمُ فِي الصَّالِحِينَ وَدُونَ سَوَاعِدِ دِينِهِ يُحْوِتُهُ نَسَأَ  
 وَلَخَرَ الْسَّاجِدُ بِسْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُوَ الَّذِي كَسَحَ حُورَهُوَلَاءَ الصَّالِحِينَ  
 قَالَ اللَّهُمَّ إِنَّمَا يَعْبُدُونَكَ وَيَجْعَلُونَكَ مَوْلَاهُمْ وَيَذْكُرُونَكَ  
 كَيْرًا وَنَكْنَمْ يَجْعَلُونَكَ بَعْضَ الْمَخْلوقَاتِ وَسَابِطَتْ بَنَاهُمْ وَبَنَاهُمْ سَهَّلَ  
 يَعْلَوْنَ بَزِيدَهُمُ الْمُقْرَبَاتِ سَوْنَرِيدَ شَفَاعَهُمْ عَنْكَ مُثْلَ الْمَلَائِكَةِ  
 بِعِيَّ وَمُرِمَّ زَانَسْ عَنْدَهُمْ فَبَعْثَتُكَ اللَّهُمَّ بِإِصْلَاعِ الْمُلَائِكَةِ  
 يَحْدُدُ فَلَمْ يَنْتَهِمْ إِلَيْهِمْ بِرَاهِيمَ وَيَجْعَلُهُمْ كَهْدَ إِنْكَنْتَهُبَّ كَنْوَالَ  
 عَنْهُادَ مُحَمَّدَ حَفَّ اللَّهُ لَا يَصْلِحُ فَنَشَّيْ لِلْمَلَكَ مُقْرَبَ وَلَا بَنِيَهُ  
 فَضْلًا عَنْ شَبَوْهَهَا وَلَا هُوَلَاءَ الشَّهَادَةِ كَوْنَ مَقْرَونَ بِأَنَّهُ هُوَ  
 بَلْ أَنَّهُ بِكَارَتْ تَنْهَدَهُ لِلْأَشْبَكِ الْأَهْوَانِ لَأَنَّهُ لَا يَشْتَهِيَ وَلَا يَهْتَمُ الْأَهْوَانُ  
 وَلَا يَدِيرُ الْأَهْوَانَ لَهُ وَلَا يَعْمَلُ السَّهَوَاتِ الْأَسْبَعَ وَمِنْ فِيهِنَّ كَوْنَ الْأَهْوَانُ  
 كَهْدَرَ وَمُكْرَنَهُنْ بَلَمْ عَبِدَهُ وَعَنْتَ تَصْرُفَهُ وَتَهْرَهُ فَإِذَا رَدَنَ الدَّلِيلَ  
 عَلَيْهِنَّ شَهْوَلَادَ شَهْدَوْلَهُ بَهْدَ فَاقُهُ قُولَهُ لَعَاقِلُهُنْ بَرِزَ قَلَمَهُنْ

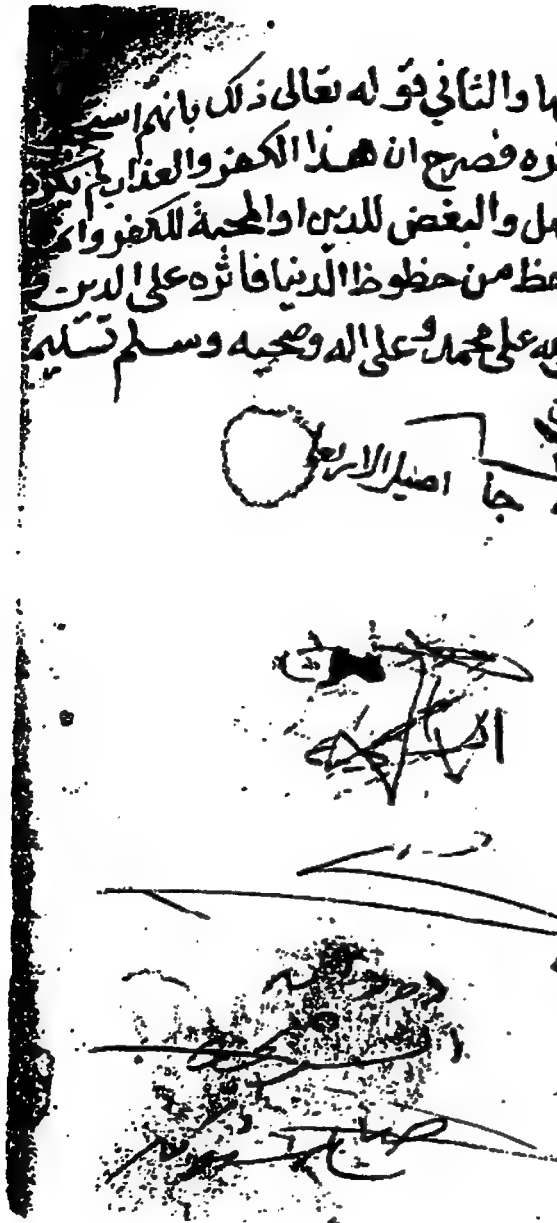
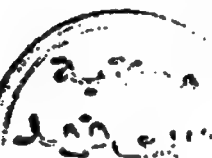
الغلب فلابد له احمد عليها والثاني هو انه تعالى بذلك بما انتم اسما  
للحياة الدنيا على الآخرة فصرح ان هذا الكفر والعدوان ينكر  
بسبيلا لاعتقاد وللجهل والبغض للدين او المحبة للغافر واما  
سببيه ان له في ذلك حظ من حظوظ الدنيا فاثره على الدين  
الله اعلم وصلى الله على محمد وعلى الله وصحبه وسلم تسليما

دُعِيَّاً إِلَى يَوْمِ الدِّرْءِ أَمِينٍ

٨٢٣

وَ جَاءَ أَصْلِيلَ الْأَسْرَارِ

٢٠١٩٦٢





كَبِيرِ إِنَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ أَعْلَمُ رَجُلَيِ اللَّهِ أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ  
 أَفَرَأَ اللَّهَ بِالْعِبَادَةِ وَهُودِينَ الرَّسُولُ الَّذِي أَرْسَلَ اللَّهُ بِهِ إِلَيْهِ عِبَادَهُ فَأَوْلَامُ نُوحَ عَلَيْهِ  
 السَّلَامُ أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ قَوْمَهُ مَا أَغْلَوْهُ فِي الصَّالِحَيْنِ وَذَوَّا سَوَاعِدًا وَيَغْوِثُ وَيَعْقِفُ  
 وَنُسُراً وَخَرَ الرَّسُولُ مُحَمَّدٌ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ الَّذِي كَسَرَ حَبْرَهُوَلَاءَ الْمَصَانِ  
 لِيَهُنَّ أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ إِذَا سِنْتَعِدُونَ وَيَجْعَلُونَ وَيَتَسَاءَلُونَ وَيَذَكُرُونَ اللَّهَ وَلَكُنَّهُمْ  
 يَجْعَلُونَ بَعْضَ الْخَلْمَقَاتِ وَسَابِطَاتِهِمْ وَبَإِنِّي أَدْهَمُهُنَّ نَرِيدُهُنَّهُمُ التَّقْرِيرَ  
 إِلَى اللَّهِ وَنَرِيدُ شَفَاعَتَهُمْ عَنْدَهُ مُثْلَ الْمَلَائِكَةِ وَعَيْنَيْهِمْ وَإِذَا سِنْتَعِدُهُمْ مِنَ الْعَيْنِ  
 لِيَهُنَّ فَيُبَثُّ اللَّهُ مُحَمَّدًا صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِجَزَدِ إِبْرَاهِيمَ وَيَخْرُجُهُمْ إِنْ هَذَا  
 التَّقْرِيرُ وَالْأَعْتِقَادُ مُحْضٌ جَنَاحَ اللَّهِ لَا يَصِلُّهُ مِنْ شَيْءٍ لِغَيْرِ الْمَلَكِ مُقْرَبٌ وَلَا بَنِي مَرْسَلٍ  
 فَضْلًا عَنْ غَيْرِهِمْ وَالْأَفْهَوْلَاءُ الْمُشْرِكُونَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْخَالقُ وَحْدَهُ لَا  
 شَرِيكٌ وَأَنَّهُ لَا يَرْزُقُ الْأَهْوَاءَ وَلَا يَمْتَنِي الْأَهْوَاءَ وَلَا يَدْهِرُ الْأَمْرَ الْأَهْوَاءَ  
 وَإِنْ جَمِيعَ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَمِنْهُنَّ وَالْأَرْضَيْنِ وَمِنْهُنَّ كُلُّمْ عَبِيزَةٍ وَمَتَّعْتَصِرِيَّةٍ  
 وَقَهْرَهُهُ خَادِمُ الْأَرْدَتِ الْمُلْبِلُ عَلَى أَنَّهُوَلَاءُ الْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ وَسَعَى اللَّهُ صَلَى  
 اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَشْهَدُونَ بِهِنَّا فَأَقْرَأْتُهُنَّا عَلَى أَنَّهُنْ يَرْتَقُونَ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْ  
 مَلَكَ الْمُسَبِّحِ وَالْأَبْصَارِ وَمِنْ يَخْرُجُ الْحَنْيَ مِنَ الْمَبْتَ وَيَخْنُجُ الْمَيْتَ مِنْ أَحْيَ وَمِنْ يَدِيَ الْأَمْرِ  
 فَيَقُولُونَ اللَّهُ قَلْ أَفْلَاتِنَقُونَ وَقَوْلُهُ قَلْ مِنَ الْأَرْضِ وَمِنْ تَنْهَيَا فِيمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ  
 سَيَقُولُونَ اللَّهُ قَلْ أَفْلَاتِنَدَكُونَ قَلْ مِنْ رَبِّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ  
 لَوْنَ نَهَهُ قَلْ أَفْلَاتِنَقُونَ قَلْ أَفْلَاتِنَدَكُونَ مَلَكُوتُ كَاثِيٍّ وَهُوَجِيرٌ وَلَا يَحْأَرُ عَلَيْهِ أَنْ كُنْتُمْ  
 تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ اللَّهُ قَلْ فَإِنِّي تَسْخَرُونَ وَغَيْرُ ذَلِكُمْ الْأَدَبُاتُ مِنَ الْحَقْقَتِ أَنْ مُقْرَبٍ  
 وَنَبْهَذُ أَوْلَمْ يَدْخُلُمِ فِي التَّوْحِيدِ الَّذِي دَعَاهُمُ الْيَهُوَسُولُ أَنَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 عَرَفَ أَنَّ التَّوْحِيدَ الَّذِي يَحْدُوْهُ هُوَتَوْحِيدُ الْعِبَادَةِ الَّذِي يَسْمُعُهُ الْمُشْرِكُونَ فِي زَمَانِ  
 الْأَعْتِقَادِ كَمَا كَانُوا يَدْعُونَ اللَّهَ لِيَلْأَوْهُنَّهُارَ امْتُهِنَّهُمْ مِنْ يَدِهِمْ أَمْلَائِكَةَ لِأَجْلِ صَلَا  
 احِمْ وَقَرِيمِهِ اللَّهِ لَيَسْفَعُوهُ إِلَيْهِمْ أَوْ يَدْعُوْهُمْ وَرِدَلَاصَاحَامِثُ الْلَّاتِ أَوْ بَنِيَامِثُ عَبَسَ

وَرَفِعْتُ أَدْهَرَهُ عَلَى أَدْهَرِهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ كُفُرُو ابْسِبَ كَلْمَةَ قَالَ وَهَا فِي غَزَوَهِ بَتوْنَ عَلَى وَجْهِهِ الْمَرْجَحِ  
 وَاللَّعْبُ تَبَيَّنَ لَكَ أَنَّ الَّذِي يَكْتُمُ جَائِكَنْدَرَ وَيَعْمَلُ بِهِ خَوْفَانَ نَعْصَمُ مَا أَوْجَاهُ اَوْمَدَارَاتَ  
 الْأُجُونَ أَعْظَمُ مِنْ تَكْمِيمَكَمْ بِكَلْمَةِ يَعْرِجُ حَفَّاً وَالْأَدِيَّةِ الْمَثَانِيَّةِ قَوْلَهُ تَعَالَى مِنْ كَفْرِ عَالِيهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ  
 الْأَمْنِ الْأَكْرِيَهِ وَقَبْلِهِ مَطْهَيَّنِ الْأَيْمَانِ الْأَدِيَّهِ فَلَمْ يَعْذِرْ أَدَهَرَهُ مِنْ هَوْلَهُ الْأَفَنَ الْأَكْرَهِ مَعَ كَوْنِ قَبْلِهِ  
 مَيْطَهَيَّنِ الْأَيْمَانِ وَلَمْ يَغُرِّهُ هَذَا فَقَدْ كَفَرَ بِعِدَامَهُ سَوْأَفْعَلَهُ خَوْفَانَ اَوْمَدَارَاتَ الْأَحَدَ  
 اَوْمَشَهَهُ بِوَطْنَهُ اَوْهَلَهُ اَوْعَشَهُهُ اَوْمَالَهُ اَوْفَعَلَهُ عَلَى وَجْهِهِ الْمَرْجَحِ اَوْغَيْرَ ذَلِكَ مِنْ  
 الْأَغْرِضِ الْأَمْكَرَهِ فَالْأَدِيَّهِ تَدَلُّ عَلَى هَذِهِنَّ وَجَهَيْنَ الْأَوَّلَ قَوْلَهُ الْأَمْنِ الْأَنَّهُ فَلَمْ يَسْتَأْنَ  
 أَدَهَرَهُ الْأَكْرَهِ وَمَعْلُومُ أَنَّ الْأَنْسَا الْأَعْيَهُ الْأَعْلَى الْجَهَنَّمَ وَالْكَلَامُ وَالْأَعْقَمَيْنَ الْقَلْبِيَّهُ فَكَلَّا  
 شَيْرَهُ أَسْتَدِعِيلَهُ الْأَثَانِيَّ قَوْلَهُ تَعَالَى ذَلِكَ جَانِهِمْ أَسْتَبِيُو الْحَيَاةِ الْمَدِنِيَّا عَلَى الْأَخْرَهِ فَصَرَحَ  
 أَنَّ هَذَا الْكُفُرُ وَالْعَذَابُ لَمْ يَكُنْ بِسَبَبِ الْأَعْقَادِ وَلِجَهَلِ وَالْبَخْشِ لِلَّدِينِ اَوْ مُجْتَهِمِ الْكَغْزِيَّهِ وَانَّ  
 عَاسِبِيَّهُ أَنَّ لَهُ فِي ذَلِكَ حَنَامَنْ خَطْوَهُ ظَالِمَنْ فَأَثَرَهُ عَلَى الدِّينِ وَادَهُهُ اَعْسَمَ  
 وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى سَيِّدِنَاهُمْ وَعَلَى اللَّهِ وَصَحْبَهُ اَجْمَعِيَّنَ وَسَلَّمَ تَسِيَّكَا كَثِيرَا



كتابات المسند

مکتبہ ملیٹیپلیکیٹس  
لائبریری

فِي الْمَدِينَةِ الرَّحِيمِ الْجِهَادِيَّةِ شَعِيرِ وَالْمُنْتَكِبِ

ان المعنوي في الالام يسر على المعنوي العصب  
كل معنوياتكم بيمان الالام المعنوي كتف  
نون الالام يسر المعنويات العصب  
حالته اعلم آخره والى تدريب العالمين  
نافذ وصلى الله على نبئنا محمد  
لوعنة الرئيس عازف الرجعية ابعادين فا  
يحيى الله عزمه في الارض وسلبتها روح انتقامه عباد  
ابي مطر عليه فما اذ ما اذ ما اذ ما اذ ما اذ ما اذ  
انتسب محباته ما اذ ما اذ ما اذ ما اذ ما اذ ما اذ  
الفضلة امام بن هشام على اليماني رضي الله عنهما بالفال  
مشتك الريء وقل الاسم سول الله من العليل  
لنفسه ووهدت وجهه لله قل معنا حميم يا رب  
ووقفت ارجي الارك وهمي فتحي  
البيضاء وكمي الدهليز  
في الوجه يكتدر الارک الحمى  
يلاذنكم الذي انتقم ونغير ملائكته ما يراه عدوه  
بنسبتي ارسلت فاصمتها لردوه واشكنت  
عاليقطني ولعبدها اخضا ملائكة الامر والملائكة  
قدرت ولهذا كوكب عذر ميل هارجا واجهها  
رسى بعدد ايام الداما



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
لِتَعْلَمَ الْأَخْرَجُونَ

وَيَهُ ثَقَتِي: «كِتَابُ كَشْفِ الشَّبَهَاتِ»<sup>(١)</sup>.

اعْلَمُ - رَحِمَكَ اللَّهُ - أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ إِفْرَادُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى

بِالْعِبَادَةِ<sup>(٢)</sup>.

وَهُوَ دِينُ الرُّسُلِ الَّذِي أَرْسَلَهُمُ اللَّهُ بِإِلَيْهِ عِبَادَهُ، فَأَوْلَاهُمْ نُوحٌ -  
عَلَيْهِ السَّلَامُ -، أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَى قَوْمِهِ لَمَّا غَلَوْا فِي الصَّالِحِينَ: وَدَاءً،  
وَسُوَاعًا، وَيَغْوِثَ، وَيَعُوقَ، وَنَسْرًا<sup>(٣)</sup>. وَآخِرُ الرُّسُلُ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَهُوَ الَّذِي كَسَرَ صُورَ هَؤُلَاءِ الصَّالِحِينَ، أَرْسَلَهُ اللَّهُ إِلَى أَنْاسٍ  
يَتَبَعَّدُونَ، وَيَحْجُونَ، وَيَتَصَدَّقُونَ، وَيَذْكُرُونَ اللَّهَ<sup>(٤)</sup>، وَلَكِنَّهُمْ

(١) في (ط) و(م): بسم الله الرحمن الرحيم، وبه نستعين، وفي (س) و(ق): بسم الله الرحمن الرحيم، وبه نستعين، وعليه نتوكل، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٢) اعلم أن التوحيد الذي أنزلت به الكتب، وأرسلت به الرسل نوعان:  
النوع الأول: توحيد في المعرفة والإثبات، ويسمى التوحيد العلمي الخبري، والتوحيد  
الاعتقادي الخبري، وهو توحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات.

النوع الثاني: توحيد في الإرادة والقصد والطلب، ويسمى التوحيد العملي، وهو  
توحيد الألوهية، أو توحيد العبادة.  
فالاول أساسه إثبات ما أثبته الله لنفسه في كتابه، أو أثبته له رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في سنته،  
من غير تحرير ولا تعطيل، ومن غير تكيف ولا تشيل.

والثاني أساسه إفراد الله تعالى بالعبادة كلها، الظاهرة والباطنة.  
والتوحيد في المعرفة والإثبات مستلزم للتوحيد في الإرادة والقصد = والطلب،  
والتوحيد في الإرادة والقصد والطلب متضمن للتوحيد في المعرفة والإثبات، وإذا  
اقتربنا في الذكر اختنق كل واحد منها معناه، كما قال تعالى: «فَلَمَّا آتَاهُ بَرُّ  
النَّاسَ، مَلَكَ النَّاسَ، إِلَهَ النَّاسِ». وقال تعالى: «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ». وهذا  
التقسيم يتبع نصوص الكتاب والسنة، والله أعلم.

(٣) في (ع) و(س) و(ق): وَدٌ، وسُواعٌ، وَيَغْوِثَ، وَيَعُوقَ، وَنَسْرٌ.

(٤) في (س) و(م) و(ص) و(ق) زيادة: كثيراً.

## معنى التوحيد

التوحيد هو بين  
الرسل عليهم السلام

## بيان شرك الأولين

يَجْعَلُونَ بَعْضَ الْمَخْلُوقِينَ وَسَائِطًا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ - عَزَّ وَجَلَّ -،  
يَقُولُونَ: تُرِيدُ مِنْهُمُ التَّسْقُرُ<sup>(٥)</sup> إِلَى اللَّهِ - تَعَالَى -، وَتُرِيدُ<sup>(٦)</sup>  
شَفَاعَتَهُمْ عِنْدَهُ، مِثْلَ الْمَلَائِكَةِ وَعِيسَى، وَمَرْيَمَ، وَأَنَاسٍ غَيْرِهِمْ مِنَ  
الصَّالِحِينَ<sup>(٧)</sup>.

فَبَعَثَ اللَّهُ - تَعَالَى - مُحَمَّدًا - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يُجَدِّدُ لَهُمْ  
دِينَهُمْ - دِينَ أَبِيهِمْ إِبْرَاهِيمَ<sup>(٨)</sup> -، وَيُخْرِجُهُمْ أَنَّ هَذَا التَّسْقُرُ  
وَالاعْتِقَادُ مَحْضُ حَقُّ اللَّهِ - تَعَالَى -، لَا يَصْلُحُ مِنْهُ شَيْءٌ / لِغَيْرِهِ/<sup>(٩)</sup>  
لَا لِمَلَكٍ مُقْرَبٍ، وَلَا نَبِيًّا مُرْسَلٍ، فَضْلًا عَنْ غَيْرِهِمَا.

وَإِلَّا فَهُؤُلَاءِ الْمُشْرِكُونَ<sup>(١٠)</sup> يَشَهَّدُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ<sup>(١١)</sup> الْخَالِقُ - وَحْدَهُ  
لَا شَرِيكَ لَهُ، [وَأَنَّهُ لَا يَرْزُقُ إِلَّا هُوَ، وَلَا يُحْبِي وَلَا يُمِيِّتُ إِلَّا هُوَ،  
وَلَا يُدْبِرُ الْأَمْرَ إِلَّا هُوَ]<sup>(١٢)</sup>، وَأَنَّ جَمِيعَ السَّمَاوَاتِ السَّبَعِ، وَمَنْ  
فِيهِنَّ، وَالْأَرْضِينَ السَّبَعِ وَمَنْ فِيهَا<sup>(١٣)</sup> كُلُّهُمْ عَبْدُهُ، وَتَحْتَ تَصْرِيفِهِ  
وَقَهْرِهِ.

بيان للفوبيتين الأولىين يقدرون  
بالبروباغندا والغسل على ذلك

(٥) في (ج): القرية.

(٦) في (ق): وترى بذلك

(٧) في هامش الأصل: لعله «المخلوقات». انظر (منهج السنة النبوية ١/٤٧) و(الرد على البكري من ٥٣-٥٤) و(مجموع الفتاوى ١/١٢١-١٢٨).

(٨) في (ج) و(س) و(ع) و(هـ) و(ط) و(م): يجدد لهم دين أبيهم إبراهيم.

(٩) ما بين // ليس في الأصل، وهو في (م) و(هـ) و(ط)، وفي (س): لغير الله.

(١٠) في (ج) و(ط) زيادة: الَّذِينَ قاتَلُوكُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(١١) في (س) و(ص): مقررون بأن الله هو، وفي (م) و(ق): مقررون أن الله هو.

وفي هامش (ع): صوابه: يقررون بأن الله هو.

(١٢) ما بين المعقوفتين ليس في (ج).

(١٣) في (ج) و(س) و(ع) و(هـ) و(ط): ومن فيهنَّ.

فَإِذَا أَرَدْتَ الدَّلِيلَ عَلَى أَنَّ هُوَ لِإِلَهٍ مُّشْرِكِينَ - الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ رَسُولُ اللَّهِ - يَشْهَدُونَ بِهَذَا فَاقْرأُ عَلَيْهِ<sup>(١٤)</sup> ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُمَّ إِنَّا إِلَيْكَ إِلَى يُونُسَ: ٣١﴾<sup>(١٥)</sup>، وَقَوْلُهُ تَعَالَى ﴿قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا﴾<sup>(١٦)</sup> إِلَى قَوْلِهِ ﴿فَأَنَّى تُسْحِرُونَ﴾ [المؤمنون: ٨٤ - ٨٩]<sup>(١٧)</sup> وَغَيْرَ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ<sup>(١٨)</sup>.

إِذَا تَحَقَّقَتْ<sup>(١٩)</sup> أَنَّهُمْ مُّقْرَرُونَ بِهَذَا، وَأَنَّهُ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي التَّوْحِيدِ<sup>(٢٠)</sup> الَّذِي [دَعَتْ إِلَيْهِ الرَّسُولُ<sup>(٢١)</sup>]، وَدَعَاهُمْ إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ<sup>عَلَيْهِ السَّلَامُ</sup>، وَعَرَفَتْ<sup>(٢٢)</sup> أَنَّ التَّوْحِيدَ - الَّذِي جَحَدُوهُ، هُوَ تَوْحِيدُ الْعِبَادَةِ، الَّذِي يُسَمِّيهِ الْمُشْرِكُونَ فِي زَمَانِنَا «الْاعْتِقَادَ»، وَكَانُوا<sup>(٢٣)</sup> يَدْعُونَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لَيْلًا وَنَهَارًا:

بيان التوحيد الذي جاءت به الرسل، وأبى عن الإقرار به المركون

(١٤) في (ط): فاقرأ عليهم، وفي باقي النسخ: فاقرأ قوله تعالى.

(١٥) في (ج) و(هـ) و(ق) زيادة: فقل أفلأ تتقون.

(١٦) في (ج) و(هـ) و(م) و(ط): ﴿قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾. سيقولون لله قل أفلأ تذكرون. قل من رب السماوات السبع ورب العرش العظيم. سيقولون لله قل أفلأ تنتصرون. قل من بيده ملائكة كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون. سيقولون لله قل فاني تحررون﴾.

(١٧) في (ط): وغير ذلك من الآيات العظيمة، وفي (م) زيادة: الدالة على ذلك.

(١٨) في (ع): عرفت.

(١٩) في (ط): في الإسلام.

(٢٠) ما بين المقوفين ليس في (ج) و(هـ) و(ص) و(م) و(ط) و(ق).

(٢١) في (هـ): عرفت، والثابت هو الصواب.

(٢٢) في باقي النسخ: كما كانوا.

ثُمَّ مِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو الْمَلَائِكَةَ لِأَجْلٍ صَالِحِهِمْ، وَقُرْبَاهُمْ مِنَ اللَّهِ عَزَّ  
وَجَلَّ؛ لِيَشْفَعُوا لَهُمْ<sup>(٢٣)</sup>.

أَوْ يَدْعُو رَجُلًا صَالِحًا مِثْلَ الْلَّاتِ، أَوْ نَبِيًّا مِثْلَ عِيسَى -،  
وَعَرَفَتْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَاتَلَهُمْ عَلَى هَذَا الشُّرُكَ وَدَعَاهُمْ إِلَى  
إِخْلَاصِ الْعِبَادَةِ لِلَّهِ<sup>(٤)</sup>، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ  
أَحَدًا» [الجن: ١٨]<sup>(٢٥)</sup>، وَقَالَ تَعَالَى: «لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ» الآيَةُ  
[الرعد: ١٤]<sup>(٢٦)</sup>، وَتَحَقَّقَتْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَاتَلَهُمْ لِيَكُونُ  
الدُّعَاءُ كُلُّهُ لِلَّهِ، وَالذِّبْحُ كُلُّهُ لِلَّهِ، وَالنَّذْرُ كُلُّهُ لِلَّهِ، وَالاستِغْاثَةُ كُلُّهَا  
بِاللَّهِ<sup>(٢٧)</sup> وَجَمِيعُ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ كُلُّهَا لِلَّهِ، وَعَرَفَتْ أَنَّ إِقْرَارَهُمْ بِتَوْحِيدِ  
الرَّبُوبِيَّةِ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي الْإِسْلَامِ، وَكَانَ قَصْدَهُمُ الْمَلَائِكَةُ، أَوْ  
الْأَنْبِيَاءُ، أَوِ الْأُولَيَاءُ<sup>(٢٨)</sup> يَرِيدُونَ شَفَاعَتَهُمْ وَالتَّقْرُبَ إِلَى اللَّهِ بِذَلِكَ

(٢٣) في (س) و(هـ) و(ع) و(ص) و(م) و(ق): ليشعوا له..

\* اللات بتشديد التاء - اسم قاعل - رجل كان يلت السوق للحج في الجاهلية على صخرة بالطائف، ولما مات عبد من دون الله، واللات - بالتخفيض - الصخرة التي كان يلت عليها. قال ابن كثير - رحمه الله تعالى - (١٧٠ - ١٧٧٤هـ) في تفسيره (٤/٢٧١): وكانت اللات صخرة يypressاء منقوشة وعليها بيت بالطائف، له أستار وسدنة وحوله فناء عظيم عند أهل الطائف، وهم ثقيف ومن تبعهم يفتخرون بها على من عداهم من أحياء العرب بعد قريش<sup>١</sup>. هـ وقد هدمها المغيرة بن شعبة رضي الله عنه بأمر النبي ﷺ.

(٢٤) في (ص) زيادة: وحده لا شريك له.

(٢٥) في (ج) و(م) و(ط): وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً.

(٢٦) في (ج) و(س) و(هـ) و(ع) و(ص) و(ط) و(ق): له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء.

(٢٧) في (م): ليكون الدين كله لله، والدعاء كله لله، والذبح كله لله.. الخ.

(٢٨) في (ج) و(س) و(هـ) و(م) و(ق): الملائكة، والأنبياء، والأولياء.

هُوَ الَّذِي أَحْلَّ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ عَرَفْتَ<sup>(٢٩)</sup> حِينَئِذِ التَّوْحِيدَ - الَّذِي  
دَعَتْ إِلَيْهِ الرُّسُلُ، وَآتَى عنِ الْإِقْرَارِ بِهِ الْمُشْرِكُونَ -

وَهَذَا التَّوْحِيدُ هُوَ مَعْنَى قَوْلِكَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»؛ فَإِنَّ «الِّإِلَهَ»  
عِنْدَهُمْ هُوَ الَّذِي يُقْصَدُ لِأَجْلِ هَذِهِ الْأُمُورِ<sup>(٣٠)</sup>، سَوَاءً كَانَ مَلَكًا أَوْ  
نَبِيًّا، أَوْ وَلِيًّا، أَوْ شَجَرَةً، أَوْ قَبْرًا، أَوْ جِنِّيًّا، لَمْ يُرِيدُوا أَنَّ «الِّإِلَهَ»  
هُوَ الْخَالِقُ الرَّازِقُ الْمُدَبِّرُ، فَإِنَّهُمْ<sup>(٣١)</sup> يَعْلَمُونَ أَنَّ ذَلِكَ لِلَّهِ وَحْدَهُ كَمَا  
قَدَّمْتُ لَكَ -، وَإِنَّمَا يَعْنُونَ بِ«الِّإِلَهَ» مَا يَعْنِي الْمُشْرِكُونَ<sup>(٣٢)</sup> [فِي  
زَمَانِنَا يَلْفَظُ «الْسَّيِّدَ»★؛ فَأَنَّاهُمُ النَّبِيُّونَ يَدْعُونَهُمْ إِلَيْهِ]<sup>(٣٣)</sup> كَلِمَةُ  
الْتَّوْحِيدِ، وَهِيَ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». وَالرَّادُ مِنْ هَذِهِ الْكَلِمَةِ [مَعْنَاهَا لَا  
مُجْرِدٌ لَفْظُهَا]<sup>(٣٤)</sup>. وَالْكُفَّارُ الْجُهَّالُ يَعْلَمُونَ أَنَّ مُرَادَ النَّبِيِّ<sup>ﷺ</sup> بِهَذِهِ

بيان أن التوحيد هو

معنى «إله إلا الله»،

معنى «الله»،

بيان أن المركبين الأوليين

أعلم من المركبين المتأخرتين

معنى «إله إلا الله»،

(٢٩) في الأصل «وعرفت»، والصواب هو الثبت كما في باقي النسخ.

(٣٠) في (ج): هو الذي يقصدون بهذه الأمور.

(٣١) في الأصل «وأنهم» والصواب هو الثبت كما في (ج) و(هـ) و(صـ) و(مـ) و(طـ) و(قـ).

(٣٢) في (طـ): ما يعني به المشركون.

★ السيد لقب لشيخ المكارمة في نجران قديماً وحديثاً، الذي يعظمهونه ويقدسونه ويصرفون له العبادة كالركوع والسجود وغير ذلك، قال الشيخ العلام عبداللطيف بن عبد الرحمن آل الشيخ (مجموعة الرسائل والمسائل التجديدية: ٣٨٦/٣): وفي أرض نجران من تلاعب الشيطان، وخلع ريبة الإيمان، ما لا يخفى على أهل العلم بهذه الشأن، من ذلك رئيسهم المسمى «السيد» لقد أتوا من تعظيمه، وطاعته وتقديسه، وتصديره والغلو فيه، بما أفضى بهم إلى مفارقة الملة والإسلام، والانحياز إلى عبادة الأوثان والأصنام (اتخذوا أحبارهم ورہبانهم أرباباً من دون الله والمسيح ابن مریم وما أمروا إلا ليعبدوا إليها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون) ا.هـ. انظر الدرر السننية (٢/١٢١).

(٣٣) ما بين المقوتيين ليس في (سـ).

(٣٤) في (ج): يدعوهם إلى كلمة «لا إله إلا الله» إلى معناها لا مجرد لفظها.

الكلمة<sup>(٣٥)</sup> هو إفراد الله تعالى بالتعلق، والكفر بما يعبد من دونه، [والبراءة منه]<sup>(٣٦)</sup>؛ فإنه لما قال لهم: «قولوا لا إله إلا الله» قالوا: «أجعل الآلهة إليها وأحدا إن هذ الشيء عجب» [ص: ٥].

فيإذا عرفت أن جهال الكفار<sup>(٣٧)</sup> يعرفون ذلك فالعجب من يدعى الإسلام وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة ما عرف<sup>(٣٨)</sup> جهال الكفار، بل يظن أن ذلك هو التلفظ بحروفها من غير اعتقاد القلب لشيء من المعاني، والحادق منهم يظن أن معناها: لا يخلق، ولا يرزق<sup>(٣٩)</sup>، ولا يدبر إلا الله<sup>(٤٠)</sup>.

فلا خير في رجل جهال الكفار أعلم منه بمعاني «لا إله إلا الله»

إذا عرفت ما قلت لك<sup>(٤١)</sup> معرفة قلب، وعرفت الشرك بالله الذي قال الله فيه «إن الله لا يغفر أن يشرك به» الآية [النساء: ٤٨، ١١٦]<sup>(٤٢)</sup>، وعرفت دين الله الذي بعث به الرسول من أولئهم.

ثالثة معرفة التوحيد  
والشرك، وجهل أكثر  
الناس بهما

(٣٥) ما بين المقوتين ليس في (ط).

(٣٦) ما بين المقوتين ليس في (هـ).

(٣٧) في (ج): كفار مكة.

(٣٨) في (هـ) و(م) و(ص) و(ط) و(ق): ما عرفه.

(٣٩) في (م) و(ط) زيادة: ولا يحيي ولا يحيي.

(٤٠) في (ع) و(س): ولا يدبر الأمور إلا الله وحده، وفي (هـ) و(م) و(ص) و(ط) و(ق): ولا يدبر الأمر إلا الله.

(٤١) في (س): كل ما قلت لك، وفي (هـ): ما ذكرت لك.

(٤٢) في (ج) و(هـ) و(م) و(ص) و(ط) و(ق) زيادة: ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء.

إِلَى آخِرِهِمْ، الَّذِي لَا يَقْبُلُ اللَّهُ مِنْ أَحَدٍ سِوَاهُ<sup>(٤٣)</sup>، وَعَرَفَتْ مَا أَصْبَحَ غَالِبُ النَّاسِ عَلَيْهِ<sup>(٤٤)</sup> مِنْ الجَهْلِ بِهَذَا<sup>(٤٥)</sup> أَفَادَكَ فَائِدَتِينِ:

**الأُولَى:** الْفَرَحُ بِفضلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى 『فُلْ بِفضلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيَفْرَحُوا』 الآيَةُ [٥٨] <sup>(٤٦)</sup>.

**وَأَفَادَكَ أَيْضًا -** الْخَوْفُ الْعَظِيمُ؛ فَإِنَّكَ إِذَا<sup>(٤٧)</sup> عَرَفْتَ أَنَّ الْإِنْسَانَ يَكْفُرُ بِكَلْمَةٍ يُخْرِجُهَا مِنْ لِسَانِهِ<sup>(٤٨)</sup>، وَقَدْ يَقُولُهَا - وَهُوَ جَاهِلٌ - فَلَا يُعْذِرُ بِالْجَهْلِ<sup>(٤٩)</sup>، وَقَدْ يَقُولُهَا - وَهُوَ يَعْنِي أَنَّهَا تُقْرِبُهُ إِلَى اللَّهِ<sup>(٥٠)</sup> كَمَا

### الفاتحة الأولى

### الفاتحة الثانية

(٤٣) في (ع) و(س) و(ص) و(ط) و(ق): ديناً سواه.

(٤٤) في (ج) و(هـ) و(م) وـ(ص) وـ(ط) وـ(ق): فيه.

(٤٥) في (ج): من الجهل يعني هذا.

(٤٦) في (ج) وـ(س) وـ(هـ) وـ(م) وـ(ط) زيادة: هو خير ما يجمعون.

(٤٧) «إِذَا» ليست في الأصل، وهي في باقي النسخ.

(٤٨) في (ط): من لسانه دون قلبه.

(٤٩) ليس مراد الشیخ رحمة الله بهذه الكلمة أن الجاهل لا يعذر مطلقاً إذا وقع منه قول أو فعل مكثراً لأن له كلاماً آخر يدل على أنه يعذر بالجهل في الجملة: قال رحمة الله (الدرر السنية ١/٧٣): «وَأَمَّا التَّكْفِيرُ فَإِنَّا أَكْفَرْنَا مِنْ عَرْفِ دِينِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثُمَّ بَعْدَ مَا عَرَفَ سَبَهُ وَنَهَى النَّاسُ عَنْهُ، وَعَادَى مِنْ فَعْلِهِ، فَهَذَا هُوَ الَّذِي أَكْفَرْنَا، وَأَكْثَرُ الْأُمَّةِ وَلَلَّهِ الْحَمْدُ لِيُسَا كَذَلِكَ». هـ

وقال أيضاً (مؤلفات الشیخ ٥٨/٣): «وَأَمَّا مَا ذَكَرَ الْأَعْدَاءُ عَنِي أَنِّي أَكْفَرَ بِالظُّنُونِ وَالْمَوْلَاءِ، أَوْ أَكْفَرَ الْجَاهِلَ الَّذِي لَمْ تَقْمِ عَلَيْهِ الْحِجَةُ، = فَهَذَا بِهَتَانِ عَظِيمٍ، يَرِيدُونَ بِهِ تَنْفِيرَ النَّاسِ عَنِ دِينِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. هـ، وَقَالَ أَيْضًا (الدرر السنية ١/١٠٤): «وَأَمَّا الْكَذْبُ وَالْبَهَتَانُ فَمِثْلُ قَوْلِهِمْ: إِنَّا نَكْفُرُ بِالْعُسُومِ، وَنَوْجِبُ الْهَجْرَةِ إِلَيْنَا عَلَى مَنْ قَدِرَ عَلَى اظْهَارِ دِينِهِ، وَإِنَّا نَكْفُرُ مِنْ لَمْ يَكْفُرْ وَلَمْ يَقْتَلُ، وَمِثْلُ هَذَا وَأَصْعَافُ أَصْعَافِهِ، فَكُلُّ هَذَا مِنْ الْبَهَتَانِ وَالْكَذْبِ الَّذِي يَصْدُونَ بِهِ النَّاسُ عَنِ دِينِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، إِنَّا كَنَا لَا نَكْفُرُ مِنْ عَبْدِ الصَّمْدِ الَّذِي عَلَى قَبْرِ عَبْدِ الْقَادِرِ، وَالصَّمْدُ الَّذِي عَلَى قَبْرِ أَحْمَدَ الْبَدْوِيِّ، وَأَمْلَاهُمَا، لِأَجْلِ جَهَلِهِمْ، وَعَدْمِ مِنْ يَنْهِيهِمْ، فَكَيْفَ نَكْفُرُ مِنْ لَمْ يَشْرُكْ بِاللَّهِ إِذَا لَمْ يَهَاجِرْ إِلَيْنَا، أَوْ لَمْ يَكْفُرْ وَيَقْاتِلْ؟! سَبِّحَنَكَ هَذَا بِهَتَانِ

عظيم» أ.هـ وقال أيضاً (مؤلفات الشیخ ٦٠ / ٣): «... وكذلك توبیه على الطغام بان ابن عبدالوهاب يقول: الذي ما يدخل تحت طاعتي فهو كافر، ونقول: سبحانك هذا بهتان عظيم، بل نشهد الله على ما يعلمه من قلوبنا بان من عمل بالتوحيد، وتبرا من الشرك وأهله فهو المسلم في اي زمان ومكان، وإنما نکفر من أشرك بالله في إلهيته بعد ما نبين له الحجة على بطلان الشرك، وكذلك نکفر من حسنة للناس، أو اقام الشبه الباطلة على إياحته، وكذلك من قام بسيفه دون هذه المشاهد التي يشرك بالله عندها، وقاتل من أنكرها، وسعى في إزالتها» أ.هـ، وقد أوضح أن هذا هو منهج الشیخ علماء الدعوة من بعده، قال الشیخ سليمان بن سحمان رحمة الله (١٢٦٦ - ١٣٤٩هـ) (منهج أهل الحق والاتباع: ٥٦) «اعلم أن مسائخ أهل الإسلام وإن كانوا من طلبة العلم الذين هم على طريقتهم هم الذين ساروا على منهاج شیخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، وأخذوا بجمع آقواله في حاضرة أهل خند وبادبهم الذين كانوا في زمانه، فأخذوا بقوله في الموضع السادس الذي = نقله من السیرة في بوادي أهل خند حيث قام بهم الوصف المکفر لهم بعد دعوتهم إلى توحيد الله، واقامة الحجة عليهم والإعتذار والإنذار منهم، وأخذوا بقوله في رسالته التي كتبها للشريف لما ساله عما يکفر به الناس ويقاتلهم عليه، وكذلك ما ذكره في رسالته إلى السويدي، وأنه يکفر بالعموم، وكذلك ما ذكره أولاده من بعده في هذه المسائل، ونحن نسوق ما ذكره، قال شیخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب في رسالته إلى الشیفـ - بعد أن ذکر ما يکفر الناس به ويقاتلهم عليه ما هو معلوم عنه مشهور، قال: وأما الكذب والبهتان فمثل قولهم: إنما نکفر بالعموم... الخ، وقال الشیخ عبد اللطیف بن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب رحمة الله ١٢٢٥ - ١٢٩٢هـ) (منهج التأسيس في الرد على داود بن جرجيس: ١٨٧) «وكان شیخنا محمد بن عبد الوهاب يقرر في مجالسه ورسائله أنه لا يکفر إلا من عرف دین الرسول، وبعد معرفته تبين في عداوته ومبتئه، وتارة يقول: وإذا كنا لا نکفر من يبعد قبة الكسوار ونحوه، ونقاتلهم حتى نبين لهم وندعوهم، فكيف نکفر من لم يهاجر إلينا؟!، ويقول في بعضها: وأما من أخلد إلى الأرض واتبع هواه فلا أدرى ما حاله، وإذا كان هذا كلام شیخنا وهذه طریقته، فكيف يلزمها العracی، وينسب إليه التکفیر بالعموم» أ.هـ، وقال أيضاً (المراجع السابق: ٦٥): «والشیخ محمد رحمة الله تعالى من أعظم الناس ترقماً واحجاماً عن إطلاق الكفر حتى إنه لم يجزم بتکفیر الجاهل الذي يدعو غير الله من أهل القبور، أو غيرهم إذا لم يتيسر له من ينصحه ويبليغه الحجة التي يکفر مرتکبها» أ.هـ، وقال أيضاً (مصباح الظلام في الرد على من کذب على الشیخ الإمام: ٣٢٤) «من بلغته دعوة الرسل إلى توحيد الله ووجوب الإسلام له، وفقه أن الرسل جاتت بهذا لم يكن له عنصر في مخالفتهم وترك عبادة الله، وهذا هو الذي يجزم بتکفیره إذا عبد غير الله عز وجل، وجعل معه الانداد والآلهة، والشیخ - أي ابن تیمية - وغيره من المسلمين لا يتوقفون في هذا، وشیخنا رحمة الله - قد قرر هذا وبينه وفاما لعلماء الأمة واقتداء بهم، ولم يکفر إلا بعد قيام

نَّ الْكُفَّارُ -، خُصُوصًا إِنَّ أَلْهَمَهُ اللَّهُ مَا قَصَّ عَنْ قَوْمٍ مُّوسَى - عَلَيْهِ السَّلَامُ - مَعَ صَلَاحِهِمْ وَعِلْمِهِمْ أَنَّهُمْ أَتَوْهُ قَاتِلِينَ «اجْعَلْ لَنَا إِلَيْهَا كَمَا لَهُمْ إِلَهٌ» [الأعراف: ١٣٨]، فَحِيتَنِدْ يَعْظُمُ خَوْفُهُ، وَحِرْصُهُ عَلَى مَا يُخَلِّصُهُ مِنْ هَذَا وَأَمْثَالِهِ<sup>(٥١)</sup>.

وَأَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ - سُبْحَانَهُ - مِنْ حِكْمَتِهِ لَمْ يَعْثُرْ نَيْمَانًا بِهَذَا التَّوْحِيدِ لَا جَعَلَ لَهُ أَعْدَاءَ كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ» الآية [الأنعام: ١١٢]<sup>(٥٢)</sup>. وَقَدْ يَكُونُ لِأَعْدَاءِ التَّوْحِيدِ عُلُومٌ كَثِيرَةٌ وَحُجَّاجٌ<sup>(٥٣)</sup>، كَمَا قَالَ تَعَالَى «فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ

الْحِجَّةُ . وَظَهَورُ الدَّلِيلِ، حَتَّى إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ - تَوَقَّفَ فِي تَكْفِيرِ الْجَاهِلِ مِنْ عَبَادِ الْقَبُورِ إِذَا لَمْ يَتِمْ لَهُ مِنْ يَنْبِهِهِ أَهْلَهُ .

فَعَلَى هَذَا يَكُونُ مَرَادُ الشِّيخِ بِقَوْلِهِ هَذَا «وَقَدْ يَقُولُهَا وَهُوَ جَاهِلٌ فَلَا يَعْتَدُ بِالْجَهَلِ»، أَنَّ الْجَاهِلَ لَيْسَ مَعْذُورًا دَالِلًا وَذَلِكَ أَنَّ الْجَهَلَ نُوعَانَ: الْأَوَّلُ جَهَلٌ يَعْتَدُ بِهِ، كَجَهَلِ حَدِيثِ الْعَهْدِ بِالْإِسْلَامِ، وَجَهَلٌ مِنْ نَشَأَ بِيَادِيهِ بِعِدَّةِ لَمْ يَظْهُرْ فِيهَا الْعِلْمُ، وَجَهَلٌ مِنْ بَقِيَ فِي دَارِ الْحَرْبِ لِسَبِّ شَرْعِيِّ .

الثَّانِي: جَهَلٌ لَا يَعْتَدُ بِهِ، كَجَهَلِ مِنْ أَمْكَنَهُ التَّعْلِمُ بِتَوْرُفِ أَسْبَابِهِ لِدِيهِ، وَنَحْوُهُ، وَهُوَ الْمَرَادُ فِي كَلَامِ الشِّيخِ هَذَا، فَتَبَيَّنَ بِهَذَا أَنَّ لَازِمَ بَيْنَ الْجَهَلِ وَالْعَذْرِ .

وَأَمَّا قَوْلُهُ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - فِي كِتَابِ التَّوْحِيدِ عِنْ حَدِيثِ عُمَرَ بْنِ حُصَيْنِ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَأَى رَجُلًا فِي يَدِهِ حَلْقَةً مِنْ صَفْرٍ الْحَدِيثُ: النَّاثِلَةُ: أَنَّهُ لَمْ يَعْتَدُ بِالْجَهَالَةِ أَهْلَهُ . فَمَرَادُهُ أَنَّهُ لَمْ يَعْتَدُ بِالْجَهَالَةِ فِي تَغْلِيظِ الْإِنْكَارِ عَلَيْهِ، وَيَدِلُّ لِهَذَا قَوْلَهُ آخَرُ هَذَا الْكِتَابِ = بَعْدَ ذِكْرِهِ قَصَّةِ ذَاتِ الْأَنْوَاطِ: وَتَفِيدُ أَيْضًا أَنَّهُ لَوْ لَمْ يَكُفِّرْ فَإِنَّهُ يَغْلِظُ عَلَيْهِ الْكَلَامَ تَغْلِيظًا شَدِيدًا كَمَا فَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَهْلَهُ . فَظَاهِرٌ بِهَذَا أَنَّ الشِّيخَ رَحْمَةَ اللَّهِ مُوَافِقُ لِعُلَمَاءِ الْأَمَّةِ فِي هَذِهِ الْمَسَأَةِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

(٥٠) فِي (ج) زِيَادَة: زَلْفَيْ .

(٥١) فِي (س) و(ع) و(ه) و(م) و(ص) و(ط) و(ق): خُصُوصًا إِنَّ أَلْهَمَكَ اللَّهُ مَا قَصَّ عَنْ قَوْمٍ مُّوسَى مَعَ صَلَاحِهِمْ وَعِلْمِهِمْ أَنَّهُمْ أَتَوْهُ قَاتِلِينَ «اجْعَلْ لَنَا إِلَيْهَا كَمَا لَهُمْ إِلَهٌ» فَحِيتَنِدْ يَعْظُمُ خَوْفُكَ وَحِرْصُكَ عَلَى مَا يُخَلِّصُكَ مِنْ هَذَا وَأَمْثَالِهِ .

(٥٢) فِي (م) زِيَادَة: يَوْحِي بِعَضِهِمْ إِلَى بَعْضٍ زَخْرَفَ الْقَوْلِ غَرْوَرًا وَلَوْ شَاءَ رَبِّكَ مَا فَعَلَهُ فَقْدَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ

(٥٣) فِي بَاقِي النَّسْخِ: عُلُومٌ كَثِيرَةٌ وَكِتبٌ وَحُجَّاجٌ .

رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ» الآية [غافر: ٨٣].<sup>(٥٤)</sup>

إِذَا عَرَفْتَ ذَلِكَ، وَعَرَفْتَ أَنَّ الطَّرِيقَ إِلَى اللَّهِ لَا بُدَّ لَهُ مِنْ أَعْدَاءٍ قَاعِدِينَ عَلَيْهِ، أَهْلِ فَصَاحَةٍ، وَعِلْمٍ، وَحَجَجَ فَالْوَاجِبُ عَلَيْكَ أَنْ تَعْلَمُ<sup>(٥٥)</sup> مِنْ دِينِ اللَّهِ مَا يَصِيرُ سِلَاحًا تُقَاتِلُ بِهِ هُؤُلَاءِ الشَّيَاطِينَ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ، وَمُقْدَدُهُمْ لِرَبِّكَ - عَزَّ وَجَلَّ - لَا فَعْدَ لَهُمْ صِرَاطُكُمُ الْمُسْتَقِيمُ» الآية [الأعراف: ١٦ - ١٧].<sup>(٥٦)</sup>

وَلَكِنْ إِنْ أَقْبَلْتَ إِلَى اللَّهِ - تَعَالَى<sup>(٥٧)</sup> -، وَأَصْغَيْتَ إِلَى حُجَّ اللَّهِ، وَبِسْمِهِ فَلَا تَخَفْ، وَلَا تَحْزَنْ «إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا» [النساء: ٧٦].

وَالْعَامِيُّ مِنَ الْمُوَحَّدِينَ يَغْلِبُ الْأَلْفَ مِنْ عُلَمَاءِ هُؤُلَاءِ الْمُشْرِكِينَ<sup>(٥٨)</sup>، كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ» [الصفات: ١٧٣]، فَجُنْدُ اللَّهِ - تَعَالَى - هُمُ الْغَالِبُونَ بِالْحُجَّةِ

(٥٤) في (ج) زيادة: وحاق بهم ما كانوا به يستهزرون.

(٥٥) في (م) و(ط): أن تعلم.

(٥٦) في (هـ) و(ج) و(ط) و(ص) و(ق) زيادة: شم لأننيهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيديهم وعن شمائتهم ولا تجد أكثرهم شاكرين».

(٥٧) في (ج) و(ص) و(ع) و(س) و(هـ) و(م): على الله تعالى».

(٥٨) في (ج) و(من): والعامي من الموحدين يغلب الفاً من علماء هؤلاء المشركين، وفي (ص) و(ق) و(ط) و(م): والعامي من الموحدين يغلب الفاً من علماء المشركين، وفي (هـ): والعامي من الموحدين يغلب الفاً من علماء المشركين».

وَاللِّسَانِ كَمَا هُمْ<sup>(٥٩)</sup> الْغَالِبُونَ بِالسَّيْفِ، وَالسَّنَانِ<sup>(٦٠)</sup>، وَإِنَّمَا الْخَوْفُ عَلَى الْمُوَحَّدِ الَّذِي يَسْلُكُ الطَّرِيقَ وَلَيْسَ مَعَهُ سِلَاحٌ.

وَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا بِكِتَابِهِ الَّذِي جَعَلَهُ<sup>﴿تَبَيَّنَآ لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً﴾</sup> [النَّحْل: ٨٩]<sup>(٦١)</sup>، فَلَا يَأْتِي صَاحِبٌ بِاَبَاطِلٍ بِحُجَّةٍ إِلَّا وَفِي الْقُرْآنِ مَا يَنْقُضُهَا<sup>(٦٢)</sup>، وَبَيْنُ بُطْلَانِهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى<sup>﴿وَلَا يَأْتُوكُنَّكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾</sup> [الْفَرْقَان: ٣٣]، قَالَ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ<sup>(٦٣)</sup> : هَذِهِ الْآيَةُ عَامَّةٌ فِي كُلِّ حُجَّةٍ يَأْتِي بِهَا أَهْلُ الْبَاطِلِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ<sup>(٦٤)</sup>.

وَإِنَّا أَذْكُرُ لَكُمْ أَشْيَاءَ مِمَّا ذَكَرَ<sup>(٦٥)</sup> اللَّهُ - تَعَالَى - فِي كِتَابِهِ جَوَابًا لِكَلَامِ احْتِجَاجٍ بِهِ الْمُشْرِكُونَ<sup>(٦٦)</sup> فِي زَمَانِنَا عَلَيْنَا، فَنَقُولُ: جَوَابٌ أَهْلُ الْبَاطِلِ مِنْ طَرِيقَيْنِ: مُجْمَلٌ، وَمَفْصَلٌ: أَمَّا الْمُجْمَلُ فَهُوَ الْأَمْرُ الْعَظِيمُ، وَالْفَائِدَةُ الْكَبِيرَةُ لِمَنْ عَقَلَهَا، وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى<sup>﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخَرُ</sup>

القرآن حجة على كل  
مبطل إلى يوم القيمة

جواب أهل الباطل من  
طريقين: الطريق الأول

- (٥٩) في (س) و(ع): كما أنهم هم، وفي (ق): كما أنهم».
- (٦٠) في (ج): كما أنهم الغالبون بالحجة واللسان فهم الغالبون بالسيف والسان».
- (٦١) في (ع) و(س) و(هـ) و(ق) و(م) و(ص) و(ج) زيادة: وبشري للمسلمين».
- (٦٢) في (هـ) و(ص) و(ط): ما ينافقها».
- (٦٣) في (م) و(ط): قال بعض السلف».
- (٦٤) في (ط): هذا عام في كل حجة يأتي بها صاحب باطل إلى يوم القيمة».
- (٦٥) في (ع) و(س) و(م): ما ذكره».
- (٦٦) في (ج): جواباً لكل ما احتاج به المشركون».

**مُتَشَابِهَاتٍ** الآية. [آل عمران: ٧] <sup>(٦٧)</sup>، وَقَدْ صَحَّ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمْ الَّذِينَ يَتَبَعُونَ الْمُتَشَابِهَاتِ» <sup>(٦٨)</sup>، وَيَرَكُونَ الْمُحْكَمَ <sup>(٦٩)</sup> فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللَّهُ [فِي كِتَابِهِ] <sup>(٧١)</sup>، فَاحْتَرُوْهُمْ» <sup>(٧٢)</sup>.

مِثَالُ ذَلِكَ: إِذَا قَالَ لَكَ بَعْضُ الْمُشْرِكِينَ <sup>(٧٣)</sup>: «أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ» [يوحنا: ٦٢]، أَوْ إِنَّ الشَّفَاعَةَ حَقٌّ، أَوْ إِنَّ الْأَئِيَاءَ لَهُمْ جَاهٌ عِنْدَ اللَّهِ <sup>(٧٤)</sup>، أَوْ ذَكَرَ <sup>(٧٥)</sup> كَلَامًا لِلنَّبِيِّ ﷺ يَسْتَدِلُّ بِهِ عَلَى بَاطِلِهِ <sup>(٧٦)</sup> وَأَنْتَ لَا تَقْنَهُمْ مَعْنَى الْكَلَامِ الَّذِي ذَكَرَهُ <sup>(٧٧)</sup> فَجَاءُوهُ بِقَوْلِكَ: إِنَّ اللَّهَ - تَعَالَى - ذَكَرَ <sup>(٧٨)</sup> أَنَّ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ يَرَكُونَ الْمُحْكَمَ، وَيَتَبَعُونَ الْمُتَشَابِهَاتِ.

شبهة للمشركين

الجواب عن هذه

الشبهة

(٦٧) في (ط) زيادة: فَلَمَّا دَرَأَهُمْ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاهُ الْفَتَّةُ وَابْتِقَاهُ تَأْوِيلَهُ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمِنًا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنْدَ رَبِّنَا وَمَا يَذَكِّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابُ.

(٦٨) في (س): رأيت.

(٦٩) في (ع) و(س) و(م) و(هـ) و(ق) و(ط) و(ص): ما تَشَابَهَ مِنْهُ.

(٧٠) ما بين المعقوفتين ليس في (ع) و(س) و(هـ) و(ج) و(ط) و(ص) و(ق).

(٧١) ما بين المعقوفتين ليس في (س) و(ع) و(هـ) و(م) و(ج).

(٧٢) أخرجه البخاري في صحيحه (٥٧/٨)، كتاب التفسير، باب «مَنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ» رقم (٤٤٤٧)، ومسلم في صحيحه (٢١٦/١٦)، كتاب العلم، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن والتحذير من متبعبه، رقم (٢٦٦٥) من حديث عائشة رضي الله عنها بدون قوله «ويتركون الحكم».

(٧٣) في (ج): إذا قال لك المشرك.

(٧٤) في (س) و(هـ) و(م) و(ج) و(ط) و(ق): إِنَّ الشَّفَاعَةَ حَقٌّ، إِنَّ الْأَيَّامَ . . . الْخَ.

(٧٥) في (ج) و(ط): وذَكَرَ.

(٧٦) في (هـ) و(ج) و(ط) و(ص) و(ق): عَلَى شَيْءٍ مِنْ بَاطِلِهِ.

(٧٧) في (ط): الَّذِي تَقْدَمَ.

(٧٨) في (ج) و(ص) و(ق): إِنَّ اللَّهَ ذَكَرَ لَنَا فِي كِتَابِهِ.

وَمَا ذَكَرْتُ<sup>(٧٩)</sup> لَكَ مِنْ أَنَّ اللَّهَ ذَكَرَ أَنَّ الْمُشْرِكِينَ يُقْرِبُونَ بِالرُّبوَيْةِ،  
وَأَنَّهُ كَفَرُهُمْ بِتَعْلِيقِهِمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ، أَوِ الْأَنْبِيَاءِ، أَوِ الْأُولَيَاءِ<sup>(٨٠)</sup> مَعَ  
قَوْلِهِمْ «هَؤُلَاءِ شُفَعَاوْنَا عِنْدَ اللَّهِ» [يوحنا: ١٨]، وَهَذَا أَمْرٌ<sup>(٨١)</sup>  
مُحْكَمٌ، لَا يَقْدِرُ أَحَدٌ أَنْ يُغَيِّرَ مَعْنَاهُ.

وَمَا ذَكَرْتَهُ لِي - أَيُّهَا الْمُشْرِكُ - مِنِ الْقُرْآنِ، أَوْ كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ  
لَا أَعْرِفُ مَعْنَاهُ، وَلَكِنْ أَقْطَعُ أَنَّ كَلَامَ اللَّهِ لَا يَتَاقَضُ، وَأَنَّ  
كَلَامَ النَّبِيِّ لَا يُخَالِفُ كَلَامَ اللَّهِ - عَزَّ وَجَلَّ -.

وَهَذَا جَوَابٌ جَيِّدٌ سَدِيدٌ، وَلَكِنْ لَا يَفْهَمُهُ إِلَّا مَنْ وَفَقَهُ اللَّهُ -  
تَعَالَى -، وَلَا تَسْتَهِنْهُ<sup>(٨٢)</sup>؛ فَإِنَّهُ - كَمَا قَالَ تَعَالَى - «وَمَا يُلْقَاهَا إِلَّا  
الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلْقَاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ» [فصلت: ٣٥].

وَأَمَّا الْجَوَابُ المُفْصَلُ فَإِنَّ أَعْدَاءَ اللَّهِ لَهُمْ اعْتِراضَاتٌ كَثِيرَةٌ  
[عَلَى دِينِ الرَّسُولِ]<sup>(٨٣)</sup> يَصُدُّونَ بِهَا النَّاسَ عَنِهِ.

مِنْهَا قَوْلُهُمْ<sup>(٨٤)</sup>: نَحْنُ لَا نُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا، بَلْ نَشْهُدُ أَنَّهُ لَا  
يَخْلُقُ، وَلَا يَرْزُقُ<sup>(٨٥)</sup>، وَلَا يَنْقُعُ، وَلَا يَضُرُّ إِلَّا اللَّهُ - وَحْدَهُ لَا

الطريق الثاني

شبهة المشركين

(٧٩) في (هـ) و(مـ) و(جـ) و(صـ): وما ذكرته.

(٨٠) في (سـ) و(هـ) و(طـ) و(صـ) و(قـ): على الملائكة والأنبياء والأولياء.

(٨١) في باقي النسخ: هذا أمر.

(٨٢) في (هـ) و(مـ) و(صـ) و(طـ) و(قـ): فلا تستهون به.

(٨٣) ما بين المقتوفتين ليس في (هـ) وفي (طـ): على دين الرسول.

(٨٤) في هامش (قـ): هذه هي الشبهة الأولى.

(٨٥) في (هـ) و(مـ) و(طـ) زيادة: ولا يحيي ولا يحيي ولا يدبر الأمر.

شَرِيكَ لَهُ - ، وَأَنَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَمْلِكُ لِنَفْسِيهِ نَفْعًا ، وَلَا ضَرًّا ،  
فَضْلًا عَنْ عَنْ عَبْدِ الْقَادِرِ <sup>(٨٦)</sup> ، أَوْ غَيْرِهِ <sup>(٨٧)</sup> .

وَلَكِنْ أَنَا مُذْنِبٌ ، وَالصَّالِحُونَ لَهُمْ جَاهٌ عِنْدَ اللَّهِ ، وَأَطْلُبُ مِنِ  
اللَّهِ بِهِمْ <sup>(٨٨)</sup> .

فَجَاؤِيهُ بِمَا تَقْدَمَ ، وَهُوَ أَنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُقْرُونُونَ  
بِمَا ذَكَرْتَ لِي - [أَيُّهَا الْمُبْطَلُ] <sup>(٨٩)</sup> - ، وَمُقْرُونُونَ أَنَّ أُوتَانَهُمْ لَا تُدْبِرُ  
شَيْئًا ، وَإِنَّمَا أَرَادُوا [مِمَّنْ قَصَدُوا] <sup>(٩٠)</sup> الْجَاهَ وَالشَّفَاعَةَ ، وَأَقْرَأُوا عَلَيْهِ مَا  
ذَكَرَ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ ، وَوَضَعُوهُ .

**فَإِنْ قَالَ <sup>(٩١)</sup> : إِنَّ هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ نَزَّلْتُ فِيمَنْ يَعْبُدُ الْأَصْنَامَ <sup>(٩٢)</sup> ،**

الباب عن هذه الشبهة

شبهة أفرى المثكين

(٨٦) هو الشيخ أبو محمد عبد القادر بن أبي صالح الجيلاني، قال ابن كثير (٧٠١) - (٧٧٤هـ) في (البداية والنهاية) (٢٥٢/١٢) : ولد سنة سبعين وأربعين، ودخل بغداد فسمع الحديث وتفقه على أبي سعيد المخزومي الحنبلي، وقد كان بنى مدرسة فنوضها إلى الشيخ عبد القادر، فكان يتكلّم على الناس بها ويعظهم واتفع به الناس انتفاعاً كثيراً، وكان له سمع حسن، وصمت غير الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكان فيه تردد كبير ولو أحوال صالحة ومكاشفات، ولاتباعه وأصحابه فيه مقالات، ويدركون عنه أقوالاً وأنصافاً ومكاشفات أكثرها مغالاة، وقد كان صالحاً ورعاً، وقد صنف كتاب «الغنية» و«فتح الغيب»، وفيهما أشياء حسنة، وذكر فيها أحاديث ضعيفة موضوعة، وباجملة كان من سادات المشائخ، أ.هـ، توفي سنة إحدى وستين وخمسة، وعلى قبره مشهد يصرّف الناس له العبادة من دون الله تعالى - نسأل الله السلامة والعافية - . انظر الدرر السنّية (٣٨٥/١)، و«تاريخ نجد» للالوسي (ص ٨٠).

(٨٧) في باقي النسخ «وغيره».

(٨٨) في (ج) و(ط) : بجهتهم».

(٨٩) ما بين المقوفين ليس في باقي النسخ.

(٩٠) ما بين المقوفين ليس في (من) و(ع) و(ج) و(ص) و(ق).

(٩١) في هامش (ق) : هذه هي الشبهة الثانية.

(٩٢) في (ط) زيادة : ونحن لا نعبد الأصنام».

كَيْفَ تَجْعَلُونَ الصَّالِحِينَ مِثْلَ الْأَصْنَامِ؟!

أَمْ كَيْفَ تَجْعَلُونَ الْأُتْسَاءَ أَصْنَاماً؟!

فَجَاءُوهُ بِمَا تَقَدَّمَ، فَإِنَّهُ إِذَا أَقَرَّ أَنَّ الْكُفَّارَ يَشْهَدُونَ بِالرِّبُوبِيَّةِ كُلُّهَا لِلَّهِ، وَأَنَّهُمْ مَا أَرَادُوا مِمَّا قَصَدُوا<sup>(٩٣)</sup> إِلَّا الشَّفَاعَةَ، وَلَكِنْ أَرَادُوا أَنْ يُفْرَقَ بَيْنَ فِعْلِهِمْ وَفِعْلِهِ بِمَا ذَكَرَ فَادْكُرْ لَهُ أَنَّ الْكُفَّارَ مِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو الْأَصْنَامَ<sup>(٩٤)</sup>.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَدْعُو الْأُولَيَاءَ - الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ فِيهِمْ «أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ» الآية [الإسراء: ٥٧].

وَيَدْعُونَ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ، وَأُمَّهَ<sup>(٩٥)</sup>، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى «مَا مَسِيحُ بْنُ مَرْيَمٍ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمَّهُ صِدِيقَةٌ» الآية [المائدة: ٧٥]<sup>(٩٦)</sup>.

وَأَذْكُرْ<sup>(٩٨)</sup> قَوْلَهُ تَعَالَى «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةِ

(٩٣) في (م) و(ق) و(هـ) و(ص) و(ط) و(ج): من قصدوا.

(٩٤) في (هـ): منهم من يدعوا الصالحين والآصنام.

(٩٥) في (م) و(ق) و(ج) و(ط) زيادة: ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربكم كان محظوراً.

(٩٦) «أُمَّه» ليست في (ط).

(٩٧) في (ص) و(ق) زيادة: كانوا يأكلان الطعام. انظر كيف نبين لهم الآيات، ثم انظر أني يؤفكون. قل أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضراً ولا نفعاً والله هو السميع العليم.

(٩٨) في (س) و(ص) و(ع): واذكر له.

الجواب عن هذه النقطة

أَهُؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ، قَالُوا سُبْحَانَكَ ﴿الآية [سبأ: ٤٠ - ٤١]﴾<sup>(٩٩)</sup>، وَقَوْلُهُ تَعَالَى «وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَاعِنِيسَى بْنَ مَرْيَمَ أَلَّا تَقْتُلَ لِلنَّاسِ» <sup>(١٠٠)</sup> الآية [المائدة: ١١٦].

فَقُلْ لَهُ: عَرَفْتُ <sup>(١٠١)</sup> أَنَّ اللَّهَ كَفَرَ مَنْ قَصَدَ الْأَصْنَامَ، وَكَفَرَ - أَيْضًا - مَنْ قَصَدَ الصَّالِحِينَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

**فَإِنْ قَالَ** <sup>(١٠٢)</sup>: **الْكُفَّارُ يُرِيدُونَ مِنْهُمْ** <sup>(١٠٣)</sup>، وَأَنَا أَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ هُوَ النَّافِعُ الضَّارُ الْمُدْبِرُ، لَا أُرِيدُ إِلَّا مِنْهُ، وَالصَّالِحُونَ لَيْسَ لَهُمْ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ، وَلَكِنْ أَقْصِدُهُمْ أَرْجُو <sup>(١٠٤)</sup> مِنَ اللَّهِ شَفَاعَتَهُمْ.

**فَإِلَيْهِ الْجَوَابُ:** أَنَّ هَذَا قَوْلُ الْكُفَّارِ سَوَاءٌ بِسَوَاءٍ، فَاقْرَأْ عَلَيْهِ <sup>(١٠٥)</sup> قَوْلُهُ تَعَالَى «[وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ] <sup>(١٠٦)</sup> مَنْ أَنْبَدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُونَا إِلَيَّ اللَّهِ زُلْفَى» <sup>(١٠٧)</sup> [الزمر: ٣]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى «وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ» <sup>(١٠٨)</sup> [يونس: ١٨].

شَهْدَةُ أُخْرَى لِلْمُتَرَكِّبِينَ

الجواب عن هذه

الشَّهْدَةُ

(٩٩) في (م) و(ص) و(ط) زيادة: أنت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون».

(١٠٠) في (م) و(ص) زيادة: انخدعني وأمي الهين من دون الله قال سبحانه ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قلتني فقد علمته تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيب» الآيتين».

(١٠١) في (ص) و(ق): أعرفت، وفي (س): إذا عرفت».

(١٠٢) في هامش (ق): هذه هي الشَّهْدَةُ التَّالِثَةُ».

(١٠٣) في (ط): يريدون منهم الفح والضر.

(١٠٤) ما بين المعقوقتين ليس في (ج).

(١٠٥) في (ج) و(ص): واقرأ عليه».

(١٠٦) ما بين المعقوقتين ليس في (هـ).

(١٠٧) في (ط) زيادة: إن الله يحكم.

(١٠٨) (م) و(ط): ويعبدون من دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم ويقولون هؤلاء شفاعتنا عند الله».

وَاعْلَمُ أَنَّ هَذِهِ الشُّبُهَ الْتَّلَاثَ هِيَ أَكْبَرُ مَا عِنْدَهُمْ<sup>(١٠٩)</sup>.  
فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللَّهَ وَضَحَّاهَا فِي كِتَابِهِ، وَفَهِمْتَهَا فَهُمَا جَيْدًا فَمَا  
بَعْدَهَا أَيْسَرُ مِنْهَا.

فَإِنْ قَالَ: أَنَا لَا أَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ، وَهَذَا الاتِّجَاهُ إِلَيْهِمْ وَدُعَاؤُهُمْ  
لَيْسَ بِعِبَادَةٍ<sup>(١١٠)</sup>.

فَقُلْ لَهُ: أَنْتَ تُقْرِئُ أَنَّ اللَّهَ فَرَضَ عَلَيْكَ إِخْلَاصَ الْعِبَادَةِ [وَهُوَ  
حَقُّهُ عَلَيْكَ]<sup>(١١١)</sup>؟

فَإِذَا قَالَ: نَعَمْ.

فَقُلْ لَهُ: بَيْنِ لِي هَذَا<sup>(١١٢)</sup> الَّذِي فَرَضَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، وَهُوَ إِخْلَاصُ  
الْعِبَادَةِ<sup>(١١٣)</sup>، وَهُوَ حَقُّهُ عَلَيْكَ؛ فَإِنَّهُ لَا يَعْرِفُ الْعِبَادَةَ، وَلَا  
أَنْوَاعَهَا<sup>(١١٤)</sup>. فَبَيْنِهَا / لَهُ بِقُولِكَ: قَالَ اللَّهُ تَعَالَى / «ادْعُوا رَبَّكُمْ

شُبُهَ أُخْرَى  
لِلْمُرْكِبِينَ

الجواب عن هذه  
الشُّبُهَ

معنى العبادة

(١٠٩) في (س) و(ص): عنده.

(١١٠) في (هـ): وهذا الاتجاه إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بشرك.

(١١١) ما بين // ليس في الأصل، وهو في (هـ).

(١١٢) في (ج) و(ط) و(م): هذا الفرض.

(١١٣) في (س) و(ص) و(ع) و(م) و(هـ): العبادة للله.

(١١٤) قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - ٦٦١ - ٧٧٢هـ) (مجموع الفتاوى

١٤٩/١): العبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال

الباطنة والظاهرة اهـ. وقال الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني (٩٩ -

١١٨٢هـ) (تطهير الاعتقاد ص ١١) «اعلم أن الله تعالى جعل العبادة له أنواعاً:

اعتقادية وهي أساسها، وذلك أن يعتقد أنه رب الواحد الأحد الذي له الخلق

والامر، وبهذه النفع والضر، وأنه الذي لا شريك له، ولا يشفع عنده أحد إلا بإذنه،

وأنه لا معبد بحق غيره، وغير ذلك مما يجب من لوازم الإلهية.

تَضَرِّعًا وَخُفْيَةً<sup>(١١٥)</sup>). الآية [الأعراف: ٥٥].

/ فَإِذَا أَعْلَمْتَهُ بِهَذَا قَوْلَهُ: هَلْ هُوَ عِبَادَةُ اللَّهِ - تَعَالَى - ؟ / <sup>(١١٦)</sup>.  
فَلَابْدَ أَنْ يَقُولَ: نَعَمْ، وَالدُّعَاءُ مِنَ الْعِبَادَةِ<sup>(١١٧)</sup>.

فَقَوْلُهُ: إِذَا أَفْرَرْتَ أَنَّهَا عِبَادَةً<sup>(١١٨)</sup>، وَدَعَوْتَ اللَّهَ لِيَلَّا وَنَهَارًا  
، خَوْفًا وَطَمَعًا، ثُمَّ دَعَوْتَ فِي تِلْكَ الْحَاجَةِ نَيْمًا، أَوْ غَيْرَهُ، هَلْ  
أَشْرَكْتَ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ غَيْرَهُ؟<sup>(١١٩)</sup>.  
فَلَابْدَ أَنْ يَقُولَ: نَعَمْ.

/ فَقَوْلُهُ: قَالَ اللَّهُ تَعَالَى «فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحِرْ» [الكوثر: ٢]،  
فَإِذَا أَطَعْتَ اللَّهَ، وَنَحَرْتَ لَهُ، هَلْ هَذِهِ عِبَادَةٌ؟ / <sup>(١٢٠)</sup>.

= منها لفظية: وهي النطق بكلمة التوحيد....

وبذنية كالقيام والركوع والسجود في الصلاة، ومنها الصوم والحج والطواف، ومالية  
لإخراج جزء من الماء اشتراكاً لما أمر الله تعالى به، وأنواع الواجبات والمت�بات في  
الاموال والأبدان والأفعال والأقوال كثيرة، لكن هذه أمهاها <sup>١١٦</sup> هـ.

(١١٥) في الأصل: فبینها بقول الله تعالى «ادعوا ربكم تضرعاً وخفية»، والمثبت  
في (س) و(ع) و(هـ) و(م) و(ف) و(ط) و(ص)، وفي (ج): فبینها بقولك «ادعوا  
ربكم تضرعاً وخفية إنه لا يحب المعتمدين».

(١١٦) في الأصل: فإذا علمت هذا قيل هو عبادة الله، والمثبت في (م) و(ط)  
و(هـ)، وفي (س): إذا علمت بهذا هل هو عبادة؟، وفي (ج): فإذا علمت بهذا  
هل هو عبادة الله؟.

(١١٧) في باقي النسخ: والدعاة من العبادة».

(١١٨) في (م) و(هـ): أنه عبادة».

(١١٩) في (م): في هذه العبادة غيره».

(١٢٠) في الأصل: إذا قال الله .. فصل لربك وانحر .. وأطعنت الله، ونحرت  
له، هل هذه عبادة؟ والمثبت في (ط) و(م) و(هـ)، وفي (ج) و(س) و(هـ) و(ع)  
و(ف): فإذا قال الله .. فصل لربك وانحر «أطعنت الله ونحرت له هل هذه  
 Ubādah؟».

فَلَا بُدَّ أَنْ يَقُولَ: نَعَمْ.

فَقُلْ لَهُ: إِذَا نَحَرَتَ لِخُلُوقِ: نَبِيًّا، أَوْ جِنِّيًّا، أَوْ غَيْرِهِمَا، هَلْ أَشْرَكْتَ فِي هَذِهِ الْعِبَادَةِ غَيْرَ اللَّهِ؟

فَلَابْدَ أَنْ يَقُولُ<sup>(١٢١)</sup>: نَعَمْ.

وَقُلْ لَهُ - أَيْضًا -: الْمُشْرِكُونَ الَّذِينَ نَزَّلَ فِيهِمُ الْقُرْآنَ / هَلْ /<sup>(١٢٢)</sup>  
كَانُوا يَعْبُدُونَ الْمَلَائِكَةَ، وَالصَّالِحِينَ، وَاللَّاتَّ، وَغَيْرَ ذَلِكَ؟ .  
فَلَا بُدَّ أَنْ يَقُولَ: نَعَمْ.

فَقُلْ لَهُ: وَهَلْ كَانَتْ عِبَادَتُهُمْ إِلَّا فِي الدُّعَاءِ، وَالذِّبْحِ،  
وَالآتِيجَاءِ، وَنَحْوِ ذَلِكَ؟!

وَإِلَّا فَهُمْ مُقْرُونَ أَنَّهُمْ عَبْدِهِ، وَتَحْتَ قَهْرِ اللَّهِ<sup>(١٢٣)</sup>، وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ  
الَّذِي يُدْبِرُ الْأَمْرَ، وَكِنْ<sup>(١٢٤)</sup> دَعَوْهُمْ، وَاتَّجَوْهُمْ إِلَيْهِمْ لِلْجَاهِ  
وَالشَّفَاعَةِ، وَهَذَا ظَاهِرٌ جِدًّا.

فَإِنْ قَالَ: أَتُنَكِّرُ شَفَاعَةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَتَبَرَّأُ مِنْهَا؟ !

شَهْدَةُ أَهْرَى لِلْمُرْكَبِينَ

.....  
<sup>(١٢١)</sup> في (ج) و(ط) و(ص) (ع) و(م) و(ه) و(ق): فَلَابْدَ أَنْ يَقُولَ وَيَقُولُ ...  
الخ.

<sup>(١٢٢)</sup> ما بين / ليس في الأصل، وهو في (س) و(ط) و(ع) و(م) و(ه) و(ق).

<sup>(١٢٣)</sup> في (ص) و(ع): وَإِلَّا فَهُمْ مُقْرُونَ أَنَّهُمْ عَبْدِ تَحْتِ قَهْرِ اللَّهِ، وَفِي (م)  
وَ(ه): وَإِلَّا فَهُمْ مُقْرُونَ أَنَّهُمْ عَبْدِ اللَّهِ تَحْتِ قَهْرِهِ وَتَصْرِيفِهِ، وَفِي (ط): وَإِلَّا فَهُمْ  
مُقْرُونَ أَنَّهُمْ عَبْدِ اللَّهِ تَحْتِ تَصْرِيفِهِ وَقَهْرِهِ.

<sup>(١٢٤)</sup> في (ج): وَإِلَّا.

الجواب عن هذه الشبهة

الشفاعة للنبي  
وغروطها

فَقُلْ<sup>(١٢٥)</sup>: لَا أَنْكِرُهُمَا، وَلَا أَتَبَرَّأُ مِنْهُمَا، بَلْ هُوَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ - الشَّافِعُ الْمُشْفَعُ<sup>(١٢٦)</sup>، وَأَرْجُو شَفَاعَتَهُ، وَلَكِنَ الشَّفَاعَةُ كُلُّهَا  
لِلَّهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى «قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جُمِيعًا» [الزُّمُرُ : ٤٤].

وَلَا تَكُونُ إِلَّا بَعْدَ إِذْنِ اللَّهِ (كَمَا قَالَ تَعَالَى «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ  
عَنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ» [البَّقْرَةُ : ٢٥٥]، وَلَا يَشْفَعُ فِي أَحَدٍ إِلَّا بَعْدَ أَنْ  
يَأْذِنَ اللَّهُ فِيهِ)<sup>(١٢٧)</sup> كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى»  
[الْأَنْبِيَاءُ : ٢٨]، وَهُوَ لَا يَرْضِي إِلَّا التَّوْحِيدَ كَمَا قَالَ - تَعَالَى -  
«وَمَنْ يَسْتَغْفِرُ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ» [آلِ عُمَرَانَ :  
(١٢٨)]<sup>٨٥</sup>.

فَإِذَا كَانَتِ الشَّفَاعَةُ كُلُّهَا لِلَّهِ، وَلَا تَكُونُ إِلَّا بَعْدَ إِذْنِهِ، وَلَا يَشْفَعُ  
النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَا غَيْرُهُ فِي أَحَدٍ حَتَّى يَأْذِنَ اللَّهُ فِيهِ، وَلَا يَأْذِنُ إِلَّا  
لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ تَبَيَّنَ أَنَّ الشَّفَاعَةَ كُلُّهَا لِلَّهِ، وَأَطْلُبُهَا<sup>(١٢٩)</sup> مِنْهُ فَاقُولُ:  
اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنِي شَفَاعَتَهُ<sup>(١٣٠)</sup>، اللَّهُمَّ شَفِعْهُ فِي، وَأَمْثَالَ هَذَا.

(١٢٥) في (س): فقل له.

(١٢٦) في (ط): الشافع المشفع في المحشر.

(١٢٧) ما بين المعقوقتين ليس في (س).

(١٢٨) في (ط) و(ص) زيادة: وهو في الآخرة من المحسنين، وفي (ه): ولا تكون إلا  
بعد إذن [الله] كما قال تعالى «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ»، وَلَا يَشْفَعُ فِي أَحَدٍ إِلَّا  
مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ فِيهِ، وَلَا يَأْذِنُ إِلَّا لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ وَالْإِخْلَاصِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَلَا  
يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى»، وَهُوَ لَا يَرْضِي إِلَّا التَّوْحِيدَ كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَمَنْ يَسْتَغْفِرُ  
الْإِسْلَامَ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ» الآية، وفي (ج): وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا بَعْدَ إِذْنِهِ، وَلَا يَشْفَعُ فِي  
أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى»، وَهُوَ لَا يَرْضِي إِلَّا التَّوْحِيدَ  
كَمَا قَالَ تَعَالَى «وَمَنْ يَسْتَغْفِرُ غَيْرَ الْإِسْلَامَ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ».

(١٢٩) في (ج) و(ط) و(م): وَأَنَا أَطْلُبُهَا.

(١٣٠) في (ج): شفاعة نبيك.

## شبة أخرى للمتركين

الجواب عن هذه  
الشبة: الجواب الأول

**فَإِنْ قَالَ: النَّبِيُّ يُعْلِمُ أَعْطِيَ الشَّفَاعَةَ، وَأَنَا أَطْلُبُهُ مِمَّا أَعْطَاهُ اللَّهُ.**

**فَالْجَوَابُ:** أَنَّ اللَّهَ أَعْطَاهُ الشَّفَاعَةَ، وَنَهَاكَ عَنْ هَذَا<sup>(١٣١)</sup>، وَقَالَ - تَعَالَى - **«فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا»** [الجن: ١٨]<sup>(١٣٢)</sup>، / وَطَلَبُكَ مِنَ اللَّهِ شَفَاعَةَ نَبِيِّهِ عِبَادَةً، وَاللَّهُ نَهَاكَ أَنْ تُشْرِكَ فِي هَذِهِ الْعِبَادَةِ أَحَدًا، فَإِذَا كُنْتَ تَدْعُو اللَّهَ أَنْ يُشْفِعَهُ فِيكَ فَأَطْعِهُ فِي قَوْلِهِ **«فَلَا**

(١٣١) في (ج): وَنَهَاكَ أَنْ تَدْعُو مَعَ اللَّهِ أَحَدًا، وَفِي (م) وَ(ه) وَ(ط): وَنَهَاكَ أَنْ تَدْعُو مَعَهُ أَحَدًا.

(١٣٢) قال القرطبي - رحمه الله (ت ٦٧١هـ) في (الجامع لاحكام القرآن ١٩/٢٠) : والمراد البيوت التي تبنيها أهل الملل للعبادة، وقال سعيد بن جبير: قالت العجنس: كيف لنا أن نأتي المساجد، ونشهد معك الصلاة ونعن ناؤون عنك؟ فنزلت **﴿وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ﴾** أي: بيت الذكر الله وطاعته، وقال الحسن: أراد بها كل البقاع، لأن الأرض كلها مسجد للنبي **ﷺ** يقول: أينما كتم صلوات، فainما صلیتم فهو مسجد، وفي الصحيح **﴿وَجَعَلْتُ لِي الْأَرْضَ مَسْجِدًا وَطَهُورًا﴾**، وقال سعيد بن المسيب وطلق بن حبيب: أراد بالمساجد الأعضاء التي يسجد عليها العبد، وهي القدمان والركبتان واليدان والوجه، يقول: هذه الأعضاء أنتم الله بها عليك فلا تسجد لغيرها بها فتجحد نعمة الله، وقال عطاء: مساجد أعضاؤك التي أمرت أن تسجد عليها، لا تذللها لغير خالقها، وفي الصحيح عن ابن عباس عن النبي **ﷺ** قال: **«أَمْرَتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظَمِ الْجَهَةِ»** - وأشار إلى أنه - واليدين والركبتين وأطراف القدمين - ، وقال العباس: قال النبي **ﷺ**: **إِذَا سَجَدَ الْعَبْدُ سَجَدَ مَعَهُ سَبْعَةُ آرَابٍ** ، وقيل: المساجد هي الصلوات، أي لأن السجود لله، قال الحسن أيضاً، فإن جعلت المساجد الموضع فواحدتها **«مَسْجِدٌ بَكْرُ الْجِيمِ، وَيَقَالُ بِالْفَتْحِ، حَكَاهُ الْفَرَاءُ، وَإِنْ جَعَلْتَهَا أَعْصَاءَ فَوَاحِدَهَا «مَسْجِدٌ بِفَتْحِ الْجِيمِ»** ، وقيل: هو جمع **«مَسْجِدٌ»** وهو السجود، يقال: سجدت سجدة، ومسجد، كما تقول: ضربت في الأرض ضرباً، ومضرراً - بالفتح - إذا سرت في ابتعاد الرزق، وقال ابن عباس: المساجد هنا مكة التي هي القبلة، وسميت مكة **«الْمَسَاجِدَ»** لأن كل أحد يسجد إليها، والقول الأول أظهر هذه الأقوال إن شاء الله، وهو مروي عن ابن عباس رضي الله عنهما **.. هـ**، واختار هذا القول أيضاً ابن جرير رحمه الله (٢٤٠ - ٢٣١هـ)، انظر جامع البيان (١٤/١١٧ - ١١٦).

## الجواب الثاني

تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا)، / . (١٣٣) وَأَيْضًا فَإِنَّ الشُّفَاعَةَ أُعْطِيَهَا غَيْرُ النَّبِيِّ<sup>وَكَلِيلٌ</sup>، فَصَحَّ أَنَّ الْمَلَائِكَةَ يَشْفَعُونَ، وَالْأَفْرَاطَ يَشْفَعُونَ، وَالْأُولَيَاءَ<sup>يَشْفَعُونَ</sup> . (١٣٤)

(١٣٣) ما بين / / ليس في الأصل، وهو في (م) و(ه) و(ط).

(١٣٤) دليل شفاعة الملائكة والأولياء حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: أن ناساً في زمان رسول الله ﷺ قالوا: يا رسول الله هل نرى ربنا يوم القيمة؟ قال رسول الله ﷺ: نعم، قال: هل تشارون في رؤية الشمس بالظهيرة صحراً ليس معها سحاب؟ وهل تشارون في رؤية القمر ليلة البدر صحراً ليس فيها سحاب؟ الحديث وفيه «فيقول الله عز وجل: شفعت الملائكة، وشفع النبيون، وشفع المؤمنون»، أخرجه البخاري في صحيحه (٤٢١ / ١٢)، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى «وجوه يومئذ ناضرة، إلى ربها ناظرة» رقم (٧٤٢٩)، ومسلم في صحيحه (٢٥ / ٣)، كتاب الإيمان، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة لربهم سبحانه وتعالى، رقم (٣٠٢)، ودليل شفاعة الأفراط حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «ما من الناس من مسلم يتوفى له ثلاثة لم يبلغوا الحنت إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم»، أخرجه أحمد في المسند (١٥٢ / ٣)، والبخاري في صحيحه (١٤٢ / ٣) كتاب الجنائز، باب فضل من مات له ولد فاحتسب، رقم (١٢٤٨)، وحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يموت مسلم ثلاثة من الولد فيلقي النار إلا تحمله القسم»، أخرجه البخاري في صحيحه (١٤٢ / ٣) كتاب الجنائز، باب فضل من مات له ولد فاحتسب، رقم (١٢٥١)، ومسلم في صحيحه (١٦ / ١٨٠) كتاب البر والصلة والأداب، باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه، رقم (٢٦٣٢)، وحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: جاءت امرأة إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله ذهب الرجال بحديثك، فأجعل لنا من نفسك يوماً ثالثاً فيه تعلمنا ما علمك الله، قال: اجتمعن يوم كذا وكذا، فاجتمعن فنانهن رسول الله ﷺ فعلمهن ما علمه الله، ثم قال: ما مت肯 من امرأة تقدم بين يديها من ولد لها ثلاثة إلا كانوا لها حجاباً من النار، فقالت امرأة: واثنين، واثنين، واثنين، فقال رسول الله ﷺ: واثنين، واثنين، واثنين، واثنين، أخرجه البخاري في صحيحه (٣٠٥ / ١٣) كتاب الاعتصام بالسنة، باب تعليم النبي ﷺ أمته من الرجال النساء، رقم (٧٣١٠)، ومسلم في صحيحه (١٨١ / ١٦) كتاب البر = والصلة والأداب، باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه، رقم (٢٦٣٣)، وحدثت قرة بن إبراس المزني رضي الله عنه قال: إن رجلاً أتى النبي ﷺ، وسمعه ابن له، فقال له: أتبه؟ فقال: أحبك الله كما أحبه، فمات ففقدمه قال عنه فقال: ما يسرك أن لا تأتي بباباً من أبواب الجنة إلا وجدته عنده يسعى بفتح لك، أخرجه أحمد في المسند

أَقُولُ: إِنَّ اللَّهَ أَعْطَاهُمُ الشَّفَاوَةَ، فَأَطْلُبُهَا مِنْهُمْ؟!  
 فَإِنْ قُلْتَ هَذَا رَجَعْتَ إِلَى عِبَادَةِ الصَّالِحِينَ - الَّتِي ذَكَرَهَا اللَّهُ فِي  
 كِتَابِهِ - .

وَإِنْ قُلْتَ: «لَا»، بَطَلَ قَوْلُكَ: أَعْطَاهُ اللَّهُ الشَّفَاوَةَ، وَأَنَا أَطْلُبُهُ  
 مِمَّا أَعْطَاهُ اللَّهُ<sup>(١٣٥)</sup>.

فَإِنْ قَالَ: أَنَا لَا أُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا، حَانِثًا وَكَلَّا، وَلَكِنَ الاتِّجَاءُ  
 إِلَى الصَّالِحِينَ لَيْسَ بِشَرِيكٍ.

فَقُلْ لَهُ: إِذَا كُنْتَ تُقْرِرُ أَنَّ اللَّهَ حَرَمَ الشَّرِكَ أَعْظَمَ مِنْ تَحْرِيمِ  
 الزَّنَافِيرَ، وَتُقْرِرُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ، فَمَا هَذَا الْأَمْرُ الَّذِي عَظَمَهُ اللَّهُ<sup>(١٣٦)</sup>،  
 وَذَكَرَ أَنَّهُ لَا يَغْفِرُ؟، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي.

فَقُلْ لَهُ: كَيْفَ تُبَرِّيءُ نَفْسَكَ مِنَ الشَّرِكِ - وَأَنْتَ لَا تَعْرِفُهُ؟  
 [كَيْفَ يُحَرِّمُ اللَّهُ عَلَيْكَ هَذَا، وَيَذَكُرُ أَنَّهُ لَا يَغْفِرُ وَلَا تَسْأَلُ عَنْهُ،  
 وَلَا تَعْرِفُهُ؟!]<sup>(١٣٧)</sup>.

شَهَدَ أَخْرَى  
 لِلْمُشْرِكِينَ

الْبَوَابُ مِنْ هَذِهِ  
 النِّسْبَةِ

(١٣٤) والثاني في سنته (٤/٢٢) كتاب الجنائز، باب الأمر بالاحتساب والصبر عند نزول المصيبة، رقم (١٨٧٠)، وصحح إسناده الحافظ في الفتح (٣/٤٥).

(١٣٥) في (ص): وَأَنَا أَطْلُبُهَا مِنْهُ، وفي (ج): فَإِنْ قُلْتَ هَذَا وَجُورَتْ دُعَاءَ هُؤُلَاءِ رَجَعْتَ إِلَى عِبَادَةِ الصَّالِحِينَ الَّتِي ذَكَرَ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ، وَإِنْ قُلْتَ: أَطْلُبُهَا مِنَ النَّبِيِّ ﷺ خاصَّةً لِأَنَّهُ أَفْضَلُ الْخَلْقِ وَأَكْرَمُهُمْ عَلَى اللَّهِ بَطَلَ قَوْلُكَ: وَطَلَبُكَ مَا أَعْطَاهُ اللَّهُ عِبَادَةً.

(١٣٦) في (من) (وع) (وهـ) (وقـ): الَّذِي حَرَمَهُ اللَّهُ، وفي (ص): فَقُلْ لَهُ: إِنْ كُنْتَ تَقْرِرُ [فِي] الْقُرْآنِ أَنَّ اللَّهَ حَرَمَ الشَّرِكَ أَعْظَمَ مِنْ تَحْرِيمِ الزَّنَافِيرِ، وَتُقْرِرُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ فِيمَا هَذَا الْأَمْرُ الَّذِي حَرَمَ اللَّهُ . . . الْخَ.

(١٣٧) ما بين المقوفتين ليس في (ج).

## معنى الشرك

أَنْظُنْ أَنَّ اللَّهَ - عَزَّ وَجَلَّ - يُحِرِّمُهُ، وَلَا يُبَيِّنُ لَنَا! <sup>(١٣٨)</sup>.

**فَإِنْ قَالَ: الشَّرْكُ عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ، [وَنَحْنُ لَا نَعْبُدُ  
الْأَصْنَامَ]. <sup>(١٣٩)</sup>**

**فَقُولُهُ: مَا مَعْنَى عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ؟**

أَنْظُنْ أَنَّهُمْ يَعْتَقِدُونَ أَنَّ تِلْكَ الْأَحْجَارَ وَالْأَخْشَابَ <sup>(١٤٠)</sup> تَخْلُقُ،  
وَتَرْزُقُ، وَتُدَبِّرُ / أَمْ / <sup>(١٤١)</sup> مَنْ دَعَاهَا؟  
فَهَذَا يُكَذِّبُهُ الْقُرْآنُ.

**فَإِنْ قَالَ: إِنَّهُمْ يَقْصُدُونَ خَشَبَةً، أَوْ حَجَرًا، أَوْ بَيْتَهُ <sup>(١٤٢)</sup> عَلَى  
قَبْرٍ أَوْ غَيْرِهِ، يَدْعُونَ ذَلِكَ، وَيَدْبَحُونَ لَهُ، يَقُولُونَ: إِنَّهُ يُقْرِبُنَا إِلَى  
اللَّهِ زُلْفِي، وَيَدْفَعُ عَنَّا اللَّهُ بِرَكَتِهِ، وَيُعَطِّينَا بِرَكَتِهِ <sup>(١٤٣)</sup>.**  
**فَقُلْ: صَدَقْتَ..**

(١٣٨) في (ج): أنظن أن الله حرمه هذا التحرير ولا يبينه لنا.

(١٣٩) ما بين المعرفتين ليس في (ج) و(ط) و(ه).

(١٤٠) في (ط): أن تلك الأخشاب والاحجار والأشجار.

(١٤١) ما بين / ليس في الأصل، وهو في (س) و(ص) و(ط) و(م) و(ه)  
و(ق).

(١٤٢) في القاموس (١٦٣٢): **وَالْبَيْتُ** بالضم والكسر: ما بنته، أ. هـ قال الحشبي:  
جعلوها بالكسر في المحسوسات، وبالضم في المعاني والمجد، أ. هـ.

(١٤٣) في (ج) و(س) و(ص) و(ط) و(ه) و(ق): وإن قال: هو قصد خشبة أو  
حجر أو بيت على قبر أو غيره يدعون ذلك... الخ، وفي (م): ... فهذا يكذبه  
القرآن، أو هو قصد خشبة أو حجر أو بيت... الخ.

وَهَذَا هُوَ فِعْلُكُمْ عِنْدَ الْأَحْجَارِ، وَالْبِنَا الَّذِي عَلَى الْقُبُورِ<sup>(١٤٤)</sup>  
وَغَيْرِهَا. فَهَذَا أَقْرَأَ أَنَّ فِعْلَهُمْ هَذَا هُوَ عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ، وَهُوَ  
الْمَطُوبُ<sup>(١٤٥)</sup>.

وَأَيْضًا<sup>(١٤٦)</sup> قَوْلُكَ «الشَّرْكُ عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ»، هَلْ مُرَادُكَ أَنَّ الشَّرْكَ  
مَخْصُوصٌ بِهَذَا، وَأَنَّ الاعْتِمَادَ عَلَى الصَّالِحِينَ، وَدُعَاءُهُمْ لَا يَدْخُلُ  
فِي ذَلِكَ؟<sup>(١٤٧)</sup>.

فَهَذَا يَرِدُهُ مَا ذَكَرَ اللَّهُ - تَعَالَى - فِي كِتَابِهِ مِنْ كُفُرٍ مَّنْ تَعَلَّقَ<sup>(١٤٨)</sup>  
عَلَى الْمَلَائِكَةِ، أَوْ عِيسَى، أَوِ الصَّالِحِينَ.

[فَلَا بُدَّ أَنْ يُقْرَرَ لَكَ أَنَّ مَنْ أَشْرَكَ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ أَحَدًا مِنْ  
الصَّالِحِينَ]<sup>(١٤٩)</sup> فَهُوَ الشَّرْكُ المذُكُورُ فِي الْقُرْآنِ، وَهَذَا هُوَ الْمَطُوبُ.

وَسِرُّ الْمَسْأَلَةِ أَنَّهُ إِذَا قَالَ: أَنَا لَا أَشْرِكُ بِاللَّهِ<sup>(١٥٠)</sup> فَقُلْ لَهُ:  
وَمَا الشَّرْكُ بِاللَّهِ؟ فَسَرَّهُ لِي.

(١٤٤) في (س) و(ط) و(م) و(ق): والبنية التي على القبور.

(١٤٥) في (ص) و(ط) و(هـ) و(ق): فإن أقر أن فعلهم هذا هو عبادة الأصنام، فهو المطلوب.

(١٤٦) في (ج) و(س) و(هـ) و(ق) و(ص) و(ط) و(م): ويقال له أيضًا.

(١٤٧) في (ط): وأن الاعتماد على الصالحين ودعائهم ليس بشرك».

(١٤٨) في (م): فهذا يرد ما ذكر الله في كتابه فإنه كفر من تعلق».

(١٤٩) ما بين المعقودتين ليس في (ج).

(١٥٠) في (م) و(ط) و(هـ) زيادة: شيئاً.

/فَإِنْ قَالَ: هُوَ عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ، فَقُلْ لَهُ: وَمَا عِبَادَةُ الْأَصْنَامِ؟

فَسَرَّهَا لِي/ <sup>(١٥١)</sup>

وَإِنْ قَالَ: أَنَا لَا أَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ، فَقُلْ: مَا مَعْنَى عِبَادَةِ اللَّهِ؟ <sup>(١٥٢)</sup>

فَسَرَّهَا لِي.

فَإِنْ فَسَرَهَا بِمَا يَبْتَهِ <sup>(١٥٣)</sup> فَهُوَ الْمَطْلُوبُ.

وَإِنْ لَمْ يَعْرِفْهُ فَكَيْفَ يَدْعِي شَيْئًا - وَهُوَ لَا يَعْرِفُهُ -؟

وَإِنْ فَسَرَهُ بِغَيْرِ مَعْنَاهُ <sup>(١٥٤)</sup> بَيَّنَتْ لَهُ الْآيَاتُ الْوَاضِحَاتُ فِي مَعْنَى الشَّرِكِ بِاللَّهِ، وَعِبَادَةِ الْأَوْثَانِ أَنَّهُ الَّذِي يَفْعَلُونَ فِي هَذَا الزَّمَانَ بِعِنْدِهِ، وَأَنَّ عِبَادَةَ اللَّهِ - وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ - هِيَ التِّيْ يُنْكِرُونَ عَلَيْنَا، وَيَصِّيحُونَ مِنْهُ <sup>(١٥٥)</sup> كَمَا صَاحَ إِخْرَانُهُمْ حَيْثُ قَالُوا: «أَجَعَلَ الْأَلِهَةَ إِلَيْهَا وَاحِدَةً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجَابٌ» [ص: ٥].

فَإِنْ قَالَ: إِنَّهُمْ لَمْ يَكُفُرُوا بِدُعَاءِ الْمَلَائِكَةِ، وَالْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّمَا

شَيْءٌ أُخْرَى لِلْمُرْكَبِينَ

كَفَرُوا لِمَا قَالُوا: الْمَلَائِكَةُ بَنَاتُ اللَّهِ.

<sup>(١٥٦)</sup> ما بين / ليس في الأصل، وهو في (س) و(ص) و(ط) و(م) و(ه) و(ع).

(١٥٧) في (س): فقل له: وما معنى عبادة الله وحده لا شريك له ..

(١٥٨) في (م) و(س): بما يبته الله في القرآن.

(١٥٩) في (م): فإن فسرها بغير معناها.

(١٥٥) في (س): هي التي ينكرونها علينا، ويصيرون منها.

(١٥٦) من قوله هنا «فإن قال: إنهم لم يكفروا» إلى قوله «وحق بين باطلين» ليس في (س) و(ع) و(ص) و(ق)، وهو في (ج) بعد قوله فيما تقدم: بطل قوله: أعطاه الله الشفاعة وأنا أطلب ما أعطاه الله».

وَنَحْنُ لَمْ نَقُولْ: إِنَّ عَبْدَالْقَادِرِ، وَلَا غَيْرُهُ ابْنُ اللَّهِ.

فَالْجَوابُ: أَنَّ نِسْبَةَ الْوَلَدِ إِلَى اللَّهِ - تَعَالَى - كُفُرٌ مُسْتَقِلٌ<sup>(١٥٧)</sup>، قَالَ اللَّهُ - تَعَالَى - هُقُولٌ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. اللَّهُ الصَّمَدُ<sup>(٢-١)</sup> [الإخلاص: ٢-١]، وَالْأَحَدُ: الَّذِي لَا نَظِيرَ لَهُ.

وَالصَّمَدُ: الْمَقْصُودُ فِي الْحَوَائِجِ.

الجواب عن هذه النسبة:

الجواب الأول

(١٥٧) في (ج) زيادة: ولو لم يزعم أن الله اتخذ ولداً.

• اختللت عبارات السلف في معنى اسم الله «الصمد»: فقيل: هو المقصود في الحوائج، فهو «فعل» بمعنى «مفعول» كـ«فَيْض» بمعنى «مقبوض» وهو مروي عن ابن عباس والتخيي.

وقيل: هو السيد الذي كمل في سؤده، وهو مروي عن ابن عباس وابن مسعود وعلي بن أبي طالب وشقيق وأبي وايل.

وقيل: هو الذي لا جوف له، ولا يأكل ولا يشرب، وهو مروي عن ابن عباس وابن مسعود ومجاهد والحسن وسعيد بن جبير وسعيد بن المسيب والشعبي والضحاك وعكرمة وعطاء والسدي وعطيه العوفي، وقد روي مرفوعاً ولا يصح.

وقيل: هو الذي لا يخرج منه شيء، وهو قول عكرمة، وقيل: هو الذي لم يلد ولم يولد، وهو مروي عن أبي بن كعب والرابع بن أنس وأبي العالية ومحمد بن كعب.

وقيل: هوباقي الذي لا يفني، وهو قول الحسن وقتادة، وقيل: هو الذي يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، وهو مروي عن الحسين بن الفضل.

وقيل: المستغنى عن كل أحد، المحتاج إليه كل أحد، وهو مروي عن أبي هريرة، وقيل: هو الكامل الذي لا عيب فيه، وهو قول مقائل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (الفتاوى ١٧/٢١٤) «والاسم «الصمد» فيه للسلف أقوال متعددة، قد يظن أنها مختلطة وليس كذلك بل كلها صواب». أ.هـ.

وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤/٥٧٥) «وقد قال الحافظ أبو القاسم الطبراني في كتاب السنة له بعد إيراده كثيراً من هذه الأقوال في تفسير «الصمد»: وكل هذه صحيحة، وهي صفات ربنا عز وجل، هو الذي يصمد إليه في الحوائج، وهو الذي قد أنهى سؤده، وهو الصمد الذي لا جوف له، ولا يأكل ولا يشرب وهوباقي بعد خلقه»، وقال البيهقي نحو ذلك». أ.هـ.

فَمَنْ جَحَدَ هَذَا فَقَدْ كَفَرَ - وَلَوْلَمْ يَجْحُدْ / آخِرَ السُّورَةِ.

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى «لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ» [الإخلاص: ٣]، فَمَنْ جَحَدَ هَذَا فَقَدْ كَفَرَ - وَلَوْلَمْ يَجْحُدْ [١٥٨] أُولَى السُّورَةِ.

وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى - «مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ» الآية [١٥٩] [المؤمنون: ٩١]، فَفَرَقَ بَيْنَ النَّوْعَيْنِ، وَجَعَلَ كُلُّاً مِنْهُمَا كُفَّارًا مُسْتَقْلًا.

وَقَالَ اللَّهُ - تَعَالَى - «وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنِّ» الآية [١٦٠] [الأنعام: ١٠٠]، فَفَرَقَ بَيْنَ الْكُفَّارِيْنِ.

وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذَا - أَيْضًا - أَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِدُعَائِ الالٰتِ - مَعَ كَوْنِهِ رَجُلًا صَالِحًا - لَمْ يَجْعَلُوهُ ابْنَ اللَّهِ. وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعِبَادَةِ الْجِنِّ لَمْ يَجْعَلُوهُمْ كَذِلِكَ.

## البُواب الثانِي

وَكَذِلِكَ الْعُلَمَاءُ - أَيْضًا - وَجَمِيعُ الْمَذَاهِبِ الْأَرْبَعَةِ [١٦١] يَذَكُّرُونَ فِي بَابِ «حُكْمِ الْمُرْتَدِ» أَنَّ الْمُسْلِمَ إِذَا زَعَمَ أَنَّ لِلَّهِ وَلَدًا فَهُوَ مُرْتَدٌ، وَإِنْ أَشْرَكَ بِاللَّهِ فَهُوَ مُرْتَدٌ [١٦٢]، فَيُفَرِّقُونَ بَيْنَ النَّوْعَيْنِ [١٦٣].

## البُواب الثالِث

(١٥٨) ما بين / / ليس في الأصل، وهو في (ط) و(ج) و(م) و(ه).

(١٥٩) في (ج) و(ط) و(م) و(ه) زيادة: وما كان معه من إله».

(١٦٠) في (ج) و(ط) و(م) زيادة: وخلقهم وخربوا له بنين وبنات بغير علم سبحانه وتعالى عما يصفون».

(١٦١) في (ج) و(م) و(ه) و(ط): في جميع المذاهب الأربع.

(١٦٢) في (م) و(ه): أن المسلم إذا زعم أن لله ولدا فهو مرتد، وإذا أدعى لله ندا فهو مرتد».

(١٦٣) في (ج) و(ط): فيفرقون بين هذا وهذا».

وهذا في غاية الوضوح.

وَإِنْ قَالَ: «أَلَا إِنَّ أُولَئِكَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ» [يونس].

شبة أخرى للمشركيين

الجواب عن هذه

الشبة

وَنَحْنُ لَا نُنَكِّرُ إِلَّا عِبَادَتَهُمْ مَعَ اللَّهِ، وَإِشْرَاكُهُمْ مَعَهُ. وَإِلَّا فَالْأَوْجَبُ عَلَيْكَ حُبُّهُمْ، وَاتِّبَاعُهُمْ، وَالْإِقْرَارُ بِكَرَامَاتِهِمْ.

وَلَا يَجْحَدُ كَرَامَاتِ الْأُولَائِ إِلَّا أَهْلُ الْبِدَعِ وَالضَّلَالَاتِ. وَدِينُ اللَّهِ وَسَطْ بَيْنَ طَرَفَيْنِ، وَهُدَى بَيْنَ ضَلَالَتَيْنِ، وَحَقٌّ بَيْنَ بَاطِلَيْنِ.

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ هَذَا الَّذِي يُسَمِّيهُ الْمُشْرِكُونَ فِي زَمَانِنَا «الاعتقاد»  
هُوَ الشَّرْكُ<sup>(١٦٤)</sup> - الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ، وَقَاتَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ  
النَّاسَ عَلَيْهِ فَاعْلَمُ أَنَّ شِرْكَ الْأُولَائِ أَحَقُّ مِنْ شِرْكِ أَهْلِ وَقْتِنَا  
بِأَمْرَتَيْنِ:

بيان أن شرك الأولين  
أهون من شرك  
المتأخرین لأمرین:

الأمر الأول

أَحَدُهُمَا: أَنَّ الْأُولَائِ لَا يُشْرِكُونَ، وَلَا يَدْعُونَ الْمَلَائِكَةَ، أَوْ  
الْأُولَائِ، أَوِ الْأَوْثَانَ مَعَ اللَّهِ إِلَّا فِي الرَّخَاءِ.

وَأَمَّا فِي الشَّدَّةِ فَيُخْلِصُونَ الدِّينَ لِلَّهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى / «فَإِذَا  
رَكِبُوا فِي السَّمَاوَاتِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ

(١٦٤) في الأصل «وهو الشرك»، والمشتبه هو الصواب كما في باقي النسخ.

إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ》 [العنكبوت: ٦٥]، وَقَالَ تَعَالَى / (١٦٥) 《وَإِذَا  
مَسَكُمُ الْضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَاهُ》 (١٦٦) [الإِسْرَاء:  
٦٧]، وَقَالَ تَعَالَى 《قُلْ أَرَأَيْتُمُّ إِنْ أَنَّا كُنَّمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنْتُمْ  
السَّاعَةُ أَغْيَرُ اللَّهِ تَدْعُونَ》 إِلَى قَوْلِهِ 《مَا تُشْرِكُونَ》 [الأنعام: ٤٠ -  
٤١]، وَقَالَ تَعَالَى 《وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَ رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا  
خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَّ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ》 الآية [الزمر: ٨]،  
وَقَالَ تَعَالَى 《وَإِذَا غَشِيْهِمْ مَوْجٌ كَالظُّلُلِ》 الآية (١٦٧) [لقمان: ٣٢]،

فَمَنْ فِيهِمْ هَذِهِ الْمَسْأَلَةُ التِّيْ وَضَحَّاهَا اللَّهُ فِي كِتَابِهِ، وَهِيَ أَنَّ  
الْمُشْرِكِينَ - الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَدْعُونَ اللَّهَ، وَيَدْعُونَ غَيْرَهُ  
فِي الرَّخَاءِ، وَأَمَّا فِي الشَّدَّةِ (١٦٨) فَلَا يَدْعُونَ إِلَّا اللَّهَ - وَحْدَهُ - (١٦٩)،  
وَيَنْسَوْنَ سَادَاتِهِمْ (١٧٠) تَبَيَّنَ لَهُ الْفَرْقُ بَيْنَ شِرِّكِ أَهْلِ زَمَانِنَا، وَشِرِّكِ  
الْأَوَّلِينَ. وَلَكِنْ أَيْنَ مَنْ يَفْهَمُ قَلْبَهُ (١٧١) هَذِهِ الْمَسْأَلَةُ فَهُمَا رَأْسِخَا،  
وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ.

(١٦٥) ما بين / / ليس في الأصل، وهو في (ج).

(١٦٦) في (ج) و(س) و(ص) و(م) و(ه) و(ق) زيادة: فلما نجاكم إلى البر أعرضتم  
وكان الإنسان كفوراً.

(١٦٧) في (ج) و(س) و(ط) و(ع) و(ص) زيادة: دعوا الله مخلصين له الدين».

(١٦٨) في (ع) و(ص) و(م) و(ه) و(ق): في الغرب والشدة».

(١٦٩) في (ج) و(س) و(ط) و(ع) و(ص) و(ق) زيادة: لا شريك له، وفي (م):  
فيخلصون لله».

(١٧٠) في (ج): وينسون ما يشركون».

(١٧١) «قلبه» ليست في (ج) و(س).

## الأمر الثاني

**والامر الثاني:** أن الأولين يدعون مع الله أنساً مقربين عند الله: إما نبياً، وإما ولياً، وإما ملائكة.

أو يدعون<sup>(١٧٢)</sup> أحجاراً، وأشجاراً مطيبة لله - تعالى -، ليست بعاصية.

وأهل زماننا يدعون مع الله أنساً من أفسق الناس، والذين يدعونهم هم الذين يحكمون عنهم الفجور من الزنا، والسرقة، وترك الصلاة، وغير ذلك.

والذي يعتقد<sup>(١٧٣)</sup> في الصالح، والذي لا يعصي - مثل الخشب والحجارة - فهو من يعتقد فيمن يشاهد فسقه وفساده، ويشهد

به<sup>(١٧٤)</sup>.

**إذا تحققت أن الدين قاتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم أصح عقولاً، وأحلف شركاً من هؤلاء:**

**فاعلم أن لهؤلاء شبهة يوردونها على ما ذكرنا وهي من أعظم<sup>(١٧٥)</sup> شبههم، فاصنعوا سمعك لجوائهم:**

## شبهة أخرى

## للمرتكبين

(١٧٢) في (ص): ويدعون.

(١٧٣) في (ج) و(س): والذين يعتقدون.

(١٧٤) في هامش (ط): قوله «أهون» إلى آخره يعني...، وليس المراد تخفيف هذا دون هذا، بل كل منهما كفر بنص الكتاب والسنة، ولكن هذا من جهة العقل، والشيخ كتب هذه الرسالة في بطلان هذا كله، والأمر ظاهر، فلا يفهم أن هذا لا يكون كفراً أبداً.

(١٧٥) في (م): وهي أعظم.

وَهِيَ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ الَّذِينَ نَزَّلَ فِيهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَشْهَدُونَ أَلَا إِلَهَ  
إِلَّا اللَّهُ<sup>(١٧٦)</sup>، وَيُكَذِّبُونَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَيُسْكِرُونَ الْبَعْثَ،  
وَيُكَذِّبُونَ الْقُرْآنَ، وَيَجْعَلُونَهُ سِحْراً.

وَنَحْنُ نَشْهُدُ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ، وَتَصَدِّقَ  
الْقُرْآنُ، وَنُؤْمِنُ بِالْبَعْثِ<sup>(١٧٧)</sup>، وَنُصَلِّيُّ، وَنَصُومُ، فَكَيْفَ تَجْعَلُونَنَا  
مِثْلَ أُولَئِكَ؟!

فَاجْوَابُ:

الْجَوابُ عَنْ هَذِهِ الشَّيْءَة

أَنَّهُ لَا خِلَافٌ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ كُلِّهِمْ أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَدَقَ رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شَيْءٍ، وَكَذَبَهُ فِي شَيْءٍ أَنَّهُ كَافِرٌ لَمْ يَدْخُلْ فِي الإِسْلَامِ.

الْجَوابُ الْأُولُّ

وَكَذَلِكَ إِذَا آمَنَ بِيَعْضِ الْقُرْآنِ، وَجَحَدَ بَعْضَهُ<sup>(١٧٨)</sup>، كَمَنْ أَقَرَّ  
بِالْتَّوْحِيدِ، وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ، أَوْ أَقَرَّ بِالْتَّوْحِيدِ، وَالصَّلَاةِ،  
وَجَحَدَ وُجُوبَ الزَّكَاةِ، أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلَّهُ وَجَحَدَ / وُجُوبَ/  
الصَّوْمِ، أَوْ أَقَرَّ بِهَذَا كُلَّهُ، وَجَحَدَ / وُجُوبَ/<sup>(١٨٠)</sup> الْحَجَّ.

وَلَمَّا لَمْ يَنْقُدْ أَنَّاسٌ فِي زَمَانِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْحَجَّ أَنْزَلَ اللَّهُ - تَعَالَى -  
فِي حَقِّهِمْ «وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ

(١٧٦) فِي (ط) و(ص) زِيَادَة: وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ».

(١٧٧) فِي (س): وَنَقْرَبَ بِالْبَعْثِ».

(١٧٨) فِي (ط): وَكَذَلِكَ إِذَا آمَنَ بِيَعْضِ، وَكَفَرَ بِيَعْضِ».

(١٧٩) مَا بَيْنَ / / لِيَسْ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي (ج) و(س) و(ط) و(ه).

(١٨٠) مَا بَيْنَ / / لِيَسْ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي (س) و(ط) و(ه).

**كَفَرَ فِإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ** ﴿ال عمران: ٩٧﴾.

وَمَنْ أَقْرَأَ بِهَذَا كُلُّهُ، وَجَحَدَ الْبَعْثَ كَفَرَ بِالْجَمَاعِ، وَحَلَّ دَمُهُ،  
وَمَالُهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى «إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ  
يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ» الآية <sup>(١٨١)</sup> [النساء: ١٥٠]. فَإِذَا كَانَ اللَّهُ -  
تَعَالَى - قَدْ صَرَّحَ فِي كِتَابِهِ أَنَّ مَنْ آمَنَ بِيَعْضِهِ، وَكَفَرَ بِيَعْضِهِ فَهُوَ  
كَافِرٌ حَقًّا زَالَتْ هَذِهِ الشُّبُهَةُ.

وَهَذِهِ هِيَ التِّي ذَكَرَهَا / بَعْضُ <sup>(١٨٢)</sup> أَهْلِ الْأَخْسَاءِ فِي كِتَابِهِ الَّذِي  
أَرْسَلَ إِلَيْنَا <sup>•</sup>.

وَيُقَالُ: إِذَا كُنْتَ تُقْرِئُ أَنَّ مَنْ صَدَقَ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي شَيْءٍ <sup>(١٨٣)</sup>،  
وَجَحَدَ وُجُوبَ الصَّلَاةِ فَهُوَ كَافِرٌ حَلَالُ الدَّمِ وَأَمَالٌ بِالْجَمَاعِ،  
[وَكَذِلِكَ إِذَا أَقْرَأَ بِكُلِّ شَيْءٍ إِلَّا الْبَعْثَ] <sup>(١٨٤)</sup> وَكَذِلِكَ لَوْ جَحَدَ وَجُوبَ  
/ صَوْمٍ <sup>(١٨٥)</sup> رَمَضَانَ، وَكَذِبَ بِذَلِكَ <sup>(١٨٦)</sup> لَا يُجْحَدُ هَذَا، وَلَا  
تَخْتَلِفُ الْمَذاهِبُ فِيهِ، وَقَدْ نَطَقَ بِهِ الْقُرْآنُ - كَمَا قَدَّمْنَا - <sup>(١٨٧)</sup>

#### الجواب الثاني

<sup>(١٨١)</sup> في (ج) و(س) و(ط) و(ص) و(هـ) و(ق) زيادة: ويقولون نؤمن ببعض  
ونكفر ببعض ويريدون أن يتخدوا بين ذلك سبيلاً. أولئك هم الكافرون حقاً.

<sup>(١٨٢)</sup> ما بين / ليس في الأصل، وهو في (س) و(ط) و(ص) و(ع) و(م) و(ق).

● انظر (مجموعة الرسائل والسائل التجديبة: ٤٢٦/٤).

<sup>(١٨٣)</sup> في (ط) و(ص) و(ع) و(م) و(هـ) و(ق): في كل شيء.

<sup>(١٨٤)</sup> ما بين المعقوتين ليس في (ص).

<sup>(١٨٥)</sup> ما بين // ليس في الأصل، وهو في (هـ) و(م) و(ص) و(س) و(ط) و(ع) و(ق).

<sup>(١٨٦)</sup> في (س): وكذبه، وفي (ق): وكذب به، وفي (ع): وأقر بذلك.

<sup>(١٨٧)</sup> في (ط): وكذلك لو جحد وحجب صوم رمضان كفر، ولا يجحد هذا ولا

تختلف المذهب فيه، وقد نطق به القرآن كما قدمنا.

التوحيد أعظم  
الضرائب

فَمَعْلُومٌ أَنَّ التَّوْحِيدَ هُوَ أَعْظَمُ فَرِيْضَةٍ جَاءَ بِهَا النَّبِيُّ ﷺ، وَهُوَ أَعْظَمُ مِنِ الصَّلَاةِ، وَالزَّكَاةِ، وَالصَّوْمِ، وَالْحَجَّ.

فَكَيْفَ إِذَا جَحَدَ الْإِنْسَانُ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ الْأُمُورِ<sup>(١٨٨)</sup> كُفَّرَ - وَلَوْ عَمِلَ بِكُلِّ مَا جَاءَ بِهِ<sup>(١٨٩)</sup> الرَّسُولُ ﷺ - وَإِذَا جَحَدَ التَّوْحِيدَ الَّذِي هُوَ دِينُ الرَّسُولِ كُلُّهُمْ - لَا يَكْفُرُونَ! . سُبْحَانَ اللَّهِ مَا أَعْجَبَ<sup>(١٩٠)</sup> هَذَا الجَهْلُ.

وَيَقْتَالُ - أَيْضًا - لِهُؤُلَاءِ: أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ<sup>(١٩١)</sup> ﷺ قَاتَلُوا بَنِي حِينِيَّةَ، وَقَدْ أَسْلَمُوا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ، / وَهُمْ/<sup>(١٩٢)</sup> يَشْهُدُونَ إِلَّا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَيُصَلِّونَ، وَيُؤْذِنُونَ.

فَإِنْ قَالَ: إِنَّهُمْ يَشْهُدُونَ<sup>(١٩٣)</sup> أَنَّ مُسْلِمَةَ نَبِيٍّ<sup>(١٩٤)</sup> .

(١٨٨) في (ط): شيئاً من الفروع.

(١٨٩) في (س): ولو عمل بما جاء به.

(١٩٠) في (ص) و(ه): ما أعظم.

(١٩١) في باقي النسخ: ويقال أيضاً: هؤلاء أصحاب رسول الله ... الخ.

(١٩٢) ما بين / ليس في الأصل، وهو في باقي النسخ.

(١٩٣) في باقي النسخ: يقولون.

(١٩٤): مسلمة - مصغر بكسر اللام - بن ثامة بن كثير - بموجبة - بن حبيب بن الحارث من بني حنيفة، المعروف باسم مسلمة الكاذب، روى البخاري في صحيحه (٧٦٩٠) كتاب المغاري، باب وفد بني حنيفة، رقم (٤٣٧٣) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدم مسلمة الكاذب على عهد رسول الله ﷺ فجعل يقول: إن جعل لي محمد الأمر من يعلمه تبعته، وقدمها في بشر كثير من قومه فاقبل إليه رسول الله ﷺ ومعه ثابت بن قيس بن شماس - وفي يد رسول الله ﷺ قطعة جريد - حتى وقف على مسلمة في أصحابه فقال: لو سألتني هذه القطعة ما أعطيتكها، ولن تعلدو أمر الله فيك، ولكن أدبرت ليعرقلتك الله، وإن لراك الذي أربت فيه ما =

## الباب الثالث

قلنا: هذا هو المطلوب؛ إذا كان من رفع رجلاً في رتبة<sup>(١٩٥)</sup> النبي ﷺ كفر، وحل ماله ودمه، ولم تتفق الشهادتان، ولا الصلاة، فكيف يمن رفع شمسان أو يوسف<sup>(١٩٦)</sup>، أو صحابياً، أو نبياً<sup>(١٩٧)</sup> في مرتبة<sup>(١٩٨)</sup> جبار السماوات والأرض؟<sup>١٩</sup>

سبحانه ما أعظم شأنه، «كذلك يطع الله على قلوب الذين لا يعلمون» [الروم: ٥٩].

ويقال - أيضاً - الذين حرقوهم علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - بالنار كلهم يدعون الإسلام، وهم من أصحاب علي - رضي الله عنه -، وتعلموا العلم من الصحابة<sup>(١٩٩)</sup>، ولكن اعتقادوا في علي مثل اعتقاد في يوسف، وشمسان وأمثالهما<sup>(٢٠٠)</sup>.

#### الجواب الرابع

**فكيف أجمع الصحابة على قتلهم، وكفراً لهم؟!**

= رأيت، وهذا ثابت يجيئك عنى، ثم انصرف عنه، ادعى النبوة سنة عشر، وكان معظمًا عند قومه، وكانوا يلقبونه بـ«رحمان اليمامة»، قتله أبو بكر الصديق رضي الله عنه زمن الردة.

انظر البداية والنهاية (٥/٤٩ - ٦/٥٢، ٣٢٣ - ٣٢٦)، فتح الباري (٧/٦٩١).

(١٩٥) في (ج) و(ط) و(م) و(ه): في مرتبة.

(١٩٦) انظر التعريف بهذين الطاغوتين ص (٨٤)

(١٩٧) في (ط) زيادة: أو غيرهم.

(١٩٨) في (س) و(ق): في رتبة.

(١٩٩) في (م): من أصحابه.

(٢٠٠) أخرج الإمام أحمد في المسند (١/٢١٧) والبخاري في صحيحه (٦/١٧٣) كتاب الجهاد، باب «لا يعذب بعذاب الله» رقم (١٧٣٠)، وأبوداود في سنته، كتاب المحدود، باب الحكم فيما ارتد، رقم (٤٣٥١)، والترمذني في جامعه (٥/٤٢) كتاب المحدود، باب ما جاء في المرتد، رقم (١٤٨٣) والنسائي في سنته (٧/٤٠) كتاب تحريم الدم، باب الحكم في المرتد، رقم (٤٠٦٠) عن عكرمة أن علياً رضي الله عنه حرق المرتدين، فبلغ ابن عباس فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم لأن النبي ﷺ قال: لا تعذبوا بعذاب الله ولقتلهم كما قال النبي ﷺ «من بدل دينه فاقتلوه».

**أَتَنْظُنَّ الصَّحَابَةَ<sup>(٢٠١)</sup> يُكَفِّرُونَ الْمُسْلِمِينَ؟**

**أَمْ نَظُنُونَ الاعْتِقَادَ<sup>(٢٠٢)</sup> فِي تَاجِ<sup>(٢٠٣)</sup> أَمْتَالِهِ لَا يَضُرُّ،**  
**وَالاعْتِقَادَ<sup>(٢٠٤)</sup> فِي عَلَيِّ<sup>(٢٠٥)</sup> بْنِ أَبِي طَالِبٍ يُكَفِّرُ؟**

(٢٠١) في (ج) و(م) و(ق) و(ص) و(ط) و(س) و(ع): أن الصحابة.

(٢٠٢) في باقي النحو: أَم نظُنُونَ أَن الاعتماد.

(٢٠٣) سئل الشيخ العلامة محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ رحمه الله تعالى (١٣١١ - ١٣٩٨هـ) عن يوسف وشمسان وتاج، هل هي معتقدات أو أسماء مواضع أو أسماء أشخاص، وعن تاريخ كل منها، ومن هم الذين كانوا يعتقدون فيها، فأجاب بقوله (فتاوي ورسائل ابن إبراهيم ١ / ١٣٤ - ١٣٥): الجواب هو ... أن يوسف وشمسان وتاج أسماء أناس كفراً طواغيت، ليست أسماء مواضع، فاما تاج فهو من أهل الخرج تصرف إليه التذور، ويدعا، ويعتقد فيه الفزع والضر، وكان يأتي إلى أهل الدرعية من بلده الخرج لتعصيل ماله من التذور، وقد كان يخافه كثير من الناس الذين يعتقدون فيه، وله أغوان وحاشية لا يتعرض لهم بمكره، بل يدعى فيهم الدعاوى الكاذبة، وتنسب إليهم الحكايات القبيحة، وما ينسب إلى تاج أنه أعنى، ويأتي من بلده الخرج من غير قائد يقوده.

وأما شمسان فالذي يظهر من رسائل إمام الدعوة - رحمه الله - أنه لا يسعد عن العارض وله أولاد يعتقدون فيهم.

وأما يوسف فقد كان على قبره وتن يعتقد فيه، ويظهر أن قبره في الكويت أو الأحساء كما يفهم من بعض رسائل الشيخ رحمه الله =

= وأما تاريخ وجودهم فهو قريب من عصر إمام الدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - وقد ذكرهم في كثير من رسائله، لأنهم من أشهر الطواغيت التي يعتقد فيها أهل نجد وما يقاربهما، وكانتوا يعتقدون فيهم الولاية، ويصررون لهم شيئاً من العبادة، وينذرون لهم التذور، ويرجون بذلك نظير ما يرجوه عباد اللات والعزى ١.هـ.

وقال الشيخ العلامة عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله تعالى (١٢٢٥ - ١٢٩٣هـ) (مجموعة الرسائل والمسائل النجدية ٣ / ٣٨٣) «في بلدتهم - أي الدرعية - رجل يدعى الولاية يسمى تاجاً، يتركون به، ويرجون منه العسو والأفراج، وكانتوا يأتون إليه، ويرغبون فيما عنده من المدد بزعمهم، ولديه، فتخافه الحكام والظلمة، ويزعمون أن له تصرفاً وفتقاً من عصاة وملحمة، مع أنهم يحكمون عنه الحكايات القبيحة الشنيعة، التي تدل على اتحالاته عن أحكام الله والشريعة ١.هـ».

وانظر (الضياء الشارق ص ٢٤) لابن سحمان، (الدرر السننية ١ / ٧٤، ٢ / ١٢٠) - (١٢١) و(علماء الدعوة ص ١٢) للشيخ عبد الرحمن بن عبد اللطيف آل الشيخ.

## الجواب الخامس

ويُقالُ - أَيْضًا - : بَنُو عَيْدِ الْقَدَّاح - الَّذِينَ مَلَكُوا الْمَغْرِبَ وَمِصْرَ فِي زَمَنِ بَنِي الْعَبَّاسِ - كُلُّهُمْ يَشْهَدُونَ إِلَّا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَيَدْعُونَ الْإِسْلَامَ، وَيُصْلِّونَ الْجُمُعَةَ، وَالْجَمَاعَةَ.

فَلَمَّا أَظْهَرُوا مُخَالَفَةَ الشَّرِيعَةِ فِي أَشْيَاءَ - دُونَ مَا نَحْنُ فِيهِ - أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى كُفْرِهِمْ، وَقِتَالِهِمْ<sup>(٢٠٥)</sup>، وَأَنَّ بِلادَهُمْ بِلَادُ حَرَبٍ، وَغَزَّاهُمُ الْمُسْلِمُونَ [حَتَّى اسْتَقْدُوا مَا يَأْتِيَهُمْ مِنْ بِلَادَهُمْ الْمُسْلِمِينَ]<sup>(٢٠٦)</sup>.

ويُقالُ - أَيْضًا - : إِذَا كَانَ الْأَوَّلُونَ<sup>(٢٠٧)</sup> لَمْ يَكُفُّرُوا إِلَّا لِأَنَّهُمْ جَمَعُوا بَيْنَ الشَّرِكَ وَتَكْذِيبِ الرَّسُولِ<sup>(٢٠٨)</sup>، وَالْقُرْآنِ، وَإِنْكَارِ الْبَعْثِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ فَمَا مَعَنِي الْبَابِ الَّذِي ذَكَرَهُ الْعُلَمَاءُ فِي كُلِّ مَذْهَبٍ

«بَابُ حُكْمِ الْمُرْبَدِ».

وَهُوَ الْمُسْلِمُ الَّذِي يَكُفُّرُ بَعْدِ إِسْلَامِهِ.

لَمْ ذَكَرُوا أَشْيَاءَ كَثِيرَةً<sup>(٢٠٩)</sup>، كُلُّ نَوْعٍ مِنْهَا يُكَفِّرُ، وَيُحْلِلُ دَمَ الرَّجُلِ وَمَالَهُ، حَتَّى إِنَّهُمْ ذَكَرُوا أَشْيَاءَ يَسِيرَةً عِنْدَ مَنْ فَعَلَهَا، مِثْلَ

(٢٠٤) في (ط): وَأَنَ الْاعْتِمَادَ.

(٢٠٥) في (س) و(ق): وَقْتَهُمْ.

(٢٠٦) ما بين المعقوقتين ليس في (ج)، وقد صنف ابن الجوزي رحمه الله (٥١٠ هـ) كتاباً في وجوب غزوهم وقتالهم، سماه «النصر على مصر» انظر (البيان والإشار لكتشاف زيف المحدث الحاج مختار من ١١٠) للشيخ فوزان السابق رحمه الله تعالى.

(٢٠٧) في (ط): إِذَا كَانَ الْمُشْرِكُونَ الْأَوَّلُونَ.

(٢٠٨) في (س) و(ص) و(ع) و(م) و(هـ) و(ق): وَتَكْذِيبِ الرَّسُولِ.

(٢٠٩) في (ص) و(ط) و(ع) و(م) و(هـ) و(ق): أَنْوَاعًا كَثِيرَةً.

## الجواب السادس

## الجواب الرابع

كلمة يذكُرُهَا يُلْسَانِهِ<sup>(٢١٠)</sup> دون قلية، أو كلمة يذكُرُهَا على جهة المزاج واللعب.

ويقال - أيضاً - الذين قال الله فيهم «يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفُرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ» [التوبية: ٧٤]<sup>(٢١١)</sup>.

(٢١٠) في (س): يخرجها بلسانه، وفي (ط): يخرجها من لسانه.

(٢١١) اختلف المفسرون في الذي نزلت فيه هذه الآية، وفي القول الذي قاله، قال الشوكاني - رحمه الله - ١١٧٢ - ١٢٥٥هـ في (فتح القدير: ٣٨٢ / ٢ - ٣٨٣): وقد اختلف أئمة التفسير في سبب نزول هذه الآية: فقيل: نزلت في الجلاس بن سعيد بن الصامت، ووديعة بن ثابت، وذلك أنه لما كثر نزول القرآن في غزوة تبوك في شأن المنافقين وذمهم فقالوا: لئن كان محمد صادقاً على أخواتنا الذين هم ساداتنا وخيارنا لنحن شر من الحمير، فقال له عامر بن قيس: أجل - والله - إن محمداً لصادق مصدق، وإنك لشر من الحمار، وأخبر عامر بذلك النبي ﷺ، وجاء الجلاس فحلف بالله أن عامراً لكافر، وحلف عامر لقد قال، وقال: اللهم أنزل على نبيك شيئاً، فنزلت، وقيل: إن الذي سمع ذلك عاصم بن عدي، وقيل: حذيفة، وقيل: بل سمعه ولد امرأته أي امرأة الجلاس، واسمه عمير بن سعد، فهم الجلاس بقتله لثلا يخبر بخبره، وقيل: إن هذه الآية نزلت في عبدالله بن أبي - رأس المنافقين - لما قال: ما مثلنا ومثل محمد إلا كما قال القائل «سمن كلبك يأكلك» ولأن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، فأأخبر النبي ﷺ بذلك، فجاء عبدالله بن أبي فحلف أنه لم يقله، وقيل: إنه قول جميع المنافقين وإن الآية نزلت فيهم، وعلى تقدير أن القائل واحد، أو أشان نسبة القول إلى جميعهم هي باعتبار موافقة من لم يقل ولم يحلف من المنافقين لمن قد قال وحلف<sup>١</sup>. هـ وقال ابن جرير الطبرى (٢٢٤ - ٢٢٤هـ) في (جامع البيان: ٦/١٨٦): «قال أبو جعفر: والصواب من القول في ذلك عندنا أن يقال: إن الله تعالى أخبر عن المنافقين أنهم يحلفون بالله كذباً على كلمة كفر نكلموا بها أنهم لم يقولوها، وجائز أن يكون ذلك القول ما روی = عن عروة عن الجلاس أنه قاله، وجائز أن يكون قائله عبدالله بن أبي ابن سلول، والقول ما ذكر قتادة عنه أنه قاله، ولا علم لنا بان ذلك من أي، إذ كان لا خبر بأحدهما يوجب الحجة ويتوصل به إلى يقين العلم به، وليس مما يدرك علمه بفطرة العقل، فالصواب أن يقال فيه كما قال الله جل ثناؤه «يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفُرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ»<sup>٢</sup>. هـ.

أَمَا سَمِعْتَ اللَّهُ كَفَرَهُمْ بِكَلِمَةٍ - مَعَ كَوْنِهِمْ فِي زَمَنِ رَسُولِ اللَّهِ  
بِكَلِمَةٍ، وَيُجَاهِدُونَ مَعَهُ، وَيُصْلَوْنَ مَعَهُ، وَيُزَكُّونَ، وَيَحْجُّونَ،  
وَيُوَحدُونَ؟! (٢١٢).

وَكَذَلِكَ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ - تَعَالَى - فِيهِمْ «قُلْ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ  
كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُنَّ. لَا تَعْتَدُرُ وَأَقْدَ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ» [التوبه: ٦٥]  
. [٦٦].

فَهُؤُلَاءِ الَّذِينَ صَرَّحَ اللَّهُ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ - وَهُمْ مَعَ  
رَسُولِ اللَّهِ بِكَلِمَةٍ فِي غَزْوَةِ تَبُوكٍ - قَالُوا كَلِمَةً ذَكَرُوا أَنَّهُمْ قَالُوهَا عَلَى  
وَجْهِ الْمَزْحِ . (٢١٣).

(٢١٢) في (ط) و(م) و(هـ): ويوحدون الله.

(٢١٣) في (م) و(هـ) زيادة: واللهم =

= أخرج ابن حجرير وأبن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مسردويه عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رجل في غزوة تبوك في مجلس يوماً: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء لا أرحب بطنونا، ولا أكذب السنة، ولا أجيء عند اللقاء، فقال رجل في المجلس: كذبت، ولكنك منافق، لأنكرين رسول الله ﷺ، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ ونزل القرآن، قال عبدالله: فأنا رأيتك متعلقاً بحقن ناقة رسول الله ﷺ، والحجارة تنكبه وهو يقول: يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب. والنبي ﷺ يقول: «أبا الله وأباياته ورسوله كتم تستهزرون»، وأخرج ابن المذر وأبن أبي حاتم وأبو الشيخ عن قادة قال: بينما رسول الله ﷺ في غزوة تبوك، وبين يديه أنساس من المنافقين فقالوا: أيرجو هذا الرجل أن تفتح له قصور الشام وحصونها؟! هياهات، هياهات، فاطلع الله تعالى نبيه ﷺ على ذلك، فقال نبي الله ﷺ: أحبسوا عليَّ الرب، فأناهم فقال: قلتم كذا، قالوا: يا نبي الله إنما كنا نخوض ونلعب، فأنزل الله تعالى فيهم ما تسمعون انظر (الدرر المشورة).

فتأمل هذه الشُّبهة، وهي قولهم «تكفرون المسلمين أنساً

يشهدون<sup>(٢١٤)</sup> لا إله إلا الله، ويصلون ويصومون<sup>(٢١٥)</sup>!»

ثم تأمل جوابها؛ فإنه من أنفع ما في هذه الأوراق.

ومن الدليل على ذلك - أيضاً - ماحكى الله - عز وجل - عن

بني إسرائيل - مع [إسلامهم]<sup>(٢١٦)</sup>، وعلِّمهم، وصلاحهم - أنهم

قالوا لموسى<sup>(٢١٧)</sup> «اجعل لنا إلها» [الأعراف: ١٣٨].

وقول أنس<sup>(٢١٨)</sup> من الصحابة «اجعل لنا - يارسول الله - ذات

أنواع»<sup>(٢١٩)</sup>، فخالف رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنَّ هَذَا مِثْلُ قَوْنِ بَنِي

إِسْرَائِيلَ<sup>(٢٢٠)</sup> «اجعل لنا إلها»<sup>(٢٢١)</sup>.

### الجواب الثاني

ولكن للمشركيين شبهة يُذَرُّونَ بها عند هذه القصة، وهي

### شبهة أخرى للمشركيين

(٢١٤) في (من) و(ع): تكفرون المسلمين وهم أنساً يشهدون.. الخ، وفي (ص): تكفرون المسلمين وهم يشهدون.. الخ

(٢١٥) في (ط) و(م) و(ه) زيادة: ويحجزون.

(٢١٦) ما بين (المعقوفين ليس في (ص) و(ط) و(م) و(ه) و(ق)).

(٢١٧) في (م): أنهم أئوه قائلين».

(٢١٨) في (ق): وقال أنس».

(٢١٩) في (س) و(ط) و(م) و(ه) زيادة: كما لهم ذات أنواع».

(٢٢٠) في (ج) و(س) و(ص) و(ط) و(ق): قول النبي إسرائيل موسى».

(٢٢١) في (س) و(ط) زيادة: كما لهم آلة».

أخرج أحمد في المسند (٢١٨/٥)، والترمذمي في جامعه (٤٠٧/٦) كتاب الفتنة، باب

«التركين ست من كان قبلكم»، رقم (٢٢٧١)، والجميدى (٢٣٧٥/٢)، عبدالرزاق

(٣٦٩/١١) عن أبي واقد الليثي رضي الله عنه أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما خرج إلى حنين

مر بشجرة للمشركيين يقال لها: ذات أنواع، يعلقون عليها أسلحتهم قالوا: يا رسول

الله اجعل لنا ذات أنواع كما لهم ذات أنواع، فقال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: سبحان الله، هذا

كما قال قوم موسى «اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة» والذي نفسى بيده لتركين سنة من

كان قبلكم».

أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَمْ يَكُفُرُوا بِذَلِكَ، وَكَذَلِكَ الَّذِينَ سَأَلُوا النَّبِيَّ ﷺ أَنْ يَجْعَلَ لَهُمْ ذَاتَ أَنْوَاطٍ<sup>(٢٢٢)</sup>.

فَاجْرَأَهُمْ أَنْ تَقُولُوا:

إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَمْ يَفْعُلُوا<sup>(٢٢٣)</sup>، وَكَذَلِكَ الَّذِينَ سَأَلُوا النَّبِيَّ ﷺ لَمْ يَفْعُلُوا<sup>(٢٤)</sup>.

وَلَا خِلَافٌ أَنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَوْ فَعَلُوا ذَلِكَ لَكَفَرُوا.  
وَلَا خِلَافٌ<sup>(٢٥)</sup> أَنَّ الَّذِينَ نَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ لَوْ لَمْ يُطِيعُوهُ،  
وَاتَّخَذُوا ذَاتَ أَنْوَاطٍ بَعْدَ نَهِيهِ لَكَفَرُوا.

وَهَذَا هُوَ الْمَطْلُوبُ<sup>(٢٦)</sup>

وَلَكِنْ هَذِهِ الْقِصَّةُ تُفِيدُ:

أَنَّ الْمُسْلِمَ - بَلِ الْعَالَمَ - قَدْ يَقْعُ في أَنْوَاعِ مِنِ الشَّرِّ<sup>(٢٧)</sup> - لَا يَدْرِي عَنْهَا -.

فَتُفِيدُ التَّعْلِيمُ<sup>(٢٨)</sup> وَالْتَّحْرُزُ، وَمَعْرِفَةُ أَنَّ قَوْلَ الْجَاهِلِ: «الْتَّوْحِيدُ فَهِمْنَاهُ» أَنَّ هَذَا مِنْ أَكْبَرِ الْجَهْلِ، وَمَكَانِدِ الشَّيْطَانِ.

(٢٢٢) في (ص) و(ط) و(ع) و(ق): وَكَذَلِكَ الَّذِينَ قَالُوا لِنَبِيِّ اللَّهِ: اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ لَمْ يَكُفُرُوا».

(٢٢٣) في (ص) و(ع): لَمْ يَفْعُلُوا ذَلِكَ».

(٢٢٤) في (ط): وَكَذَلِكَ الَّذِينَ قَالُوا لِنَبِيِّ اللَّهِ أَنْ يَجْعَلْ لَهُمْ ذَاتَ أَنْوَاطٍ لَمْ يَفْعُلُوا». وفي (س): وَكَذَلِكَ الَّذِينَ قَالُوا لِنَبِيِّ اللَّهِ «اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ لَمْ يَفْعُلُوا».

(٢٢٥) في (ص) و(ط) و(ع) و(ق): وَكَذَلِكَ لَا خِلَافٌ».

(٢٢٦) في (ج): وَلَا خِلَافٌ أَنَّهُمْ لَوْ فَعَلُوا ذَلِكَ بَعْدَ نَهِيهِمْ عَنِ الْكَفَرِ، وَهَذَا هُوَ الْمَطْلُوبُ».

(٢٢٧) في (ص): فِي أَشْيَاءِ مِنِ الشَّرِّ».

(٢٢٨) في باقي النسخ: التَّعْلِيمُ».

الجواب عن هذه النبذة

لِوَاللهِ مِنْ فَضْلِهِ بْنُ إِسْرَائِيلَ،  
وَنَعْصَمُ ذَاتَ الْأَنْوَاطِ

الثانية الأولى

الثانية الثانية

اللائحة الثالثة

وَتُقْنِدُ - أَيْضًا - أَنَّ الْمُسْلِمَ الْمُجْتَهَدُ الَّذِي إِذَا تَكَلَّمَ (٢٢٩) بِكَلَامِ  
الْكُفَّارِ - وَهُوَ لَا يَدْرِي - فَنَبَّهَ عَلَى ذَلِكَ، وَتَابَ مِنْ سَاعَتِهِ أَنَّهُ  
لَا يَكْفُرُ، كَمَا فَعَلَ بْنُو إِسْرَائِيلَ، وَالَّذِينَ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ  
وَتُقْنِدُ - أَيْضًا - أَنَّهُ لَوْلَمْ يَكْفُرْ فَإِنَّهُ يُغَلَّظُ عَلَيْهِ الْكَلَامُ تَغْلِيظًا  
شَدِيدًا، كَمَا فَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ  
وَلِلْمُشْرِكِينَ شُبُّهَةً أُخْرَى: يَقُولُونَ (٢٣١): إِنَّ النَّبِيَّ  
عَلَى أَسَامَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَتَلَ مَنْ قَاتَلَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَقَالَ:  
أَقْتَلْتُهُ بَعْدَ مَا قَاتَلَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ (٢٣٢)، وَكَذَلِكَ قَوْلُهُ (٢٣٣): أَمْرَتُ  
أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ (٢٣٤)، وَكَذَلِكَ  
أَحَادِيثُ أُخْرَى فِي الْكَفَّ عَمَّنْ قَاتَلَهَا (٢٣٥)

شَبَّهَ أَفْرِي

لِلْمُرْكِبِينَ

(٢٢٩) «الذِي» لِيُسْتَ في باقي النَّسْخِ.

(٢٣٠) فِي (مِنْ) وَ(ط) (ع) وَ(ق): بِكَلَامِ كُفَّارٍ.

(٢٣١) فِي (هـ): وَهِيَ أَنْهُمْ يَقُولُونَ.

(٢٣٢) أَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ فِي صَحِيحِهِ (٥٩٠/٧) كِتَابَ الْمَنَارِيِّ، بَابَ بَعْثِ النَّبِيِّ  
أَسَامَةَ بْنَ زَيْدَ إِلَى الْحَرَقَاتِ مِنْ جَهِنَّمَ، رَقْمَ (٤٢٦٩)، وَمُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ (٩٩/٢)  
كِتَابَ الْإِيمَانِ، بَابَ تَحْرِيرِ قَتْلِ الْكَافِرِ بَعْدَ قَوْلِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَقْمَ (٩٦) عَنْ أَسَامَةِ  
بْنِ زَيْدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: بَعْثَنَا رَسُولُ اللَّهِ  
إِلَى الْحَرْقَةِ فَصَبَّحُنَا الْقَوْمُ  
فَهَزَّتْهُمْ، وَلَحِقَتْ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ رَجُلًا مِنْهُمْ، فَلَمَّا غَشِيَّنَا قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ، فَكَفَ الْأَنْصَارِيُّ عَنِهِ، وَطَعَتْهُ بِرَمْحِيْ حَتَّى قُتِلَ، فَلَمَّا قَدِمْنَا بِلْعَنِ النَّبِيِّ  
فَقَالَ: يَا أَسَامَةَ أَقْتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَاتَلَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ؟ قَلَتْ: كَانَ مَتَوْذًا، فَمَازَالَ يَكْرَرُهَا  
عَلَيْهِ حَتَّى تَبَيَّنَتْ أَنِّي لَمْ أَكُنْ أَسْلَمَتْ قَبْلَ ذَلِكَ الْيَوْمِ.  
(٢٣٣) فِي (ط): وَقَالَ.

(٢٣٤) أَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ فِي صَحِيحِهِ (٢٨٨/١٢) كِتَابَ اسْتِبَاهَةِ الْمُرْتَدِينَ وَالْمُعَانِدِينَ  
وَقَاتَالِهِمْ، بَابَ قَتْلِ مَنْ أَبْيَ قَبْوِ الْفَرَانِصِ وَمَا نَسْبُوا إِلَى الرَّدَاءِ، رَقْمَ (٦٩٢٤)،  
وَمُسْلِمٌ فِي صَحِيحِهِ (١/٢٠٠) كِتَابَ الْإِيمَانِ، بَابَ الْأَمْرِ بِقَتْلِ النَّاسِ حَتَّى يَقُولُوا لَا  
إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، رَقْمَ (٢١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَعَمَّا مَهَ فَمَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ عَصَمَ مِنِي مَا لَهُ وَنَفْسَهُ الْأَبْعَدُ وَحْسَابُهُ عَلَى اللَّهِ  
(٢٣٥) فِي (م) وَ(هـ): عَمَّنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

وَمَرَادُ هَؤُلَاءِ الْجَهَلَةِ أَنَّ مَنْ قَالَهَا لَا يَكْفُرُ، وَلَا يُقْتَلُ - وَلَوْ فَعَلَ مَا فَعَلَ - .

فَيُقَالُ لِهَؤُلَاءِ الْجَهَلَةِ الْمُشْرِكِينَ: مَعْلُومٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قاتَلَ الْيَهُودَ، وَسَبَاهُمْ، وَهُمْ يَقُولُونَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قاتَلُوا بَنِي حَيْنَةَ، وَهُمْ يَشَهِّدُونَ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، وَيُصَلُّونَ، وَيَدْعُونَ الإِسْلَامَ، وَكَذَلِكَ الَّذِينَ حَرَقُوهُمْ عَلَيْيِّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - بِالنَّارِ<sup>(٢٣٦)</sup> .

وَهَؤُلَاءِ الْجَهَلَةُ مُقْرِنُونَ أَنَّ / مَنْ /<sup>(٢٣٧)</sup> أَنْكَرَ الْبَعْثَ كَفَرَ وُقُتِلَ - وَكَوْ قَالَ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، وَأَنَّ مَنْ أَنْكَرَ شَيْئًا مِنْ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ كَفَرَ وُقُتِلَ - وَلَوْ قَالَهَا - .

فَكَيْفَ لَا تَنْفَعُهُ إِذَا جَحَدَ شَيْئًا مِنَ الْفُرُوعِ<sup>(٢٣٨)</sup> وَتَنْفَعُهُ إِذَا جَحَدَ التَّوْحِيدَ - الَّذِي هُوَ أَسَاسُ دِينِ الرَّسُولِ، وَرَأْسُهُ - ؟ !

وَكَيْنَ أَعْدَاءُ اللَّهِ مَا فَهِمُوا مَعْنَى الْأَحَادِيثِ :

فَإِنَّمَا حَدِيثُ أَسَامَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - فَإِنَّهُ قَتَلَ رَجُلًا ادْعَى الْإِسْلَامَ بِسَبَبِ أَنَّهُ ظَنَّ أَنَّهُ مَا ادْعَاهُ إِلَّا خَوْفًا عَلَى دِيمَهِ وَمَالِهِ .

الجواب عن هذه الشبهة:

الجواب الأول

الجواب الثاني

بيان معنى حديث  
أسامة بن زيد رضي  
الله عنهما

(٢٣٦) «بالنار» ليست في (س) و(ص) و(ط) و(ق).

(٢٣٧) ما بين / ليس في الأصل، وهو في باقي النسخ.

(٢٣٨) في (ط): من هذه الفروع».

وَالرَّجُلُ إِذَا أَظْهَرَ الْإِسْلَامَ وَجَبَ الْكَفُّ عَنْهُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ مِنْهُ مَا يُخَالِفُ ذَلِكَ.

وَأَنْزَلَ اللَّهُ - تَعَالَى - فِي ذَلِكَ «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا» الْآيَةُ [النَّسَاءُ: ٩٤]، / أَيْ تَشْتُوا / (٢٣٩).

فَالْآيَةُ تَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ يَجِبُ الْكَفُّ عَنْهُ، وَالثَّبْتُ، فَإِنْ تَبَيَّنَ مِنْهُ بَعْدَ ذَلِكَ مَا يُخَالِفُ الْإِسْلَامَ قُتِلَ؛ لِقَوْلِهِ «فَتَبَيَّنُوا»، وَكُونُ كَانَ لَا يُقْتَلُ إِذَا قَاتَلَهَا لَمْ يَكُنْ لِلتَّثْبِيتِ مَعْنَى.

وَكَذَلِكَ / الْحَدِيثُ / (٢٤٠) الْآخِرُ وَأَمْثَالُهُ، مَعْنَاهُ مَا ذَكَرْتُ (٢٤١) أَنَّ مَنْ أَظْهَرَ الْإِسْلَامَ وَالْتَّوْحِيدَ وَجَبَ الْكَفُّ عَنْهُ إِلَّا أَنْ يَتَبَيَّنَ (٢٤٢) مِنْهُ مَا يُنَاقِضُ ذَلِكَ (٢٤٣).

وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ / الَّذِي / (٢٤٤) قَالَ «أَقْتَلْتُهُ بَعْدَ مَا قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، وَقَالَ «أَمْرَتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» هُوَ الَّذِي قَالَ فِي الْخَوَارِجَ «أَيْنَمَا لَقِيَتُهُمْ

بِيَدِهِنْ هَذِهِ بَيْنَ أَنْ  
أَقْاتِلَ النَّاسَ هَذِهِ بَيْنَ أَنْ يَقُولُوا  
إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ، وَنَهُوهُ

(٢٣٩) مَا بَيْنَ / / لِيُسْ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي (س) وَ(ق) وَ(ط).

(٢٤٠) مَا بَيْنَ / / لِيُسْ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي بَاقِي النَّسْخِ.

(٢٤١) فِي (م) وَ(ط) وَ(هـ): وَكَذَلِكَ الْأَحَادِيثُ الْآخِرُ وَأَمْثَالُهَا فَمَعْنَاهَا مَا ذَكَرْنَا.

(٢٤٢) فِي (ع) وَ(ط): حَتَّى يَتَبَيَّنَ.

(٢٤٣) فِي (م) وَ(س) وَ(هـ): مَا يُخَالِفُ ذَلِكَ.

(٢٤٤) مَا بَيْنَ / / لِيُسْ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي (س) وَ(ع) وَ(ص) وَ(ط) وَ(ق).

فَاقْتُلُوهُمْ، ﴿لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَا قُتْلَنَاهُمْ قَتْلَ عَاد﴾<sup>(٢٤٥)</sup> - مَعَ كَوْنِهِمْ  
مِنْ أَكْثَرِ النَّاسِ عِبَادَةً، وَتَهْلِيلًا<sup>(٢٤٦)</sup>، حَتَّى إِنَّ الصَّحَابَةَ يَخْقُرُونَ  
أَنفُسَهُمْ عِنْدَهُمْ، وَهُمْ تَعْلَمُوا الْعِلْمَ مِنَ الصَّحَابَةِ.

فَلَمْ تَنْفَعْهُمْ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، وَلَا كَثْرَةُ الْعِبَادَةِ، وَلَا ادْعَاءُ  
الإِسْلَامِ؛ لَمَّا ظَهَرَ مِنْهُمْ مُخَالَفَةُ الشَّرِيعَةِ<sup>(٢٤٧)</sup>.

وَكَذَلِكَ مَا ذَكَرْنَا مِنْ قِتَالِ الْيَهُودِ، وَقِتَالِ الصَّحَابَةِ - رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُمْ - بَنِي حَنْيَفَةَ.

وَكَذَلِكَ أَرَادَ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَغْزُوَ بَنِي الْمُصْطَلِقِ لَمَّا أَخْبَرَهُ رَجُلٌ  
مِنْهُمْ<sup>(٢٤٨)</sup> أَنَّهُمْ مَنْعُوا الزَّكَاةَ<sup>(٢٤٩)</sup>، حَتَّى أَنْزَلَ اللَّهُ ﷺ بِيَأْيَهَا الَّذِينَ

(٢٤٥) قوله «أينما لقيتموه فاقتلوهم» قطعة من حديث أخرجه البخاري في صحيحه (٧١٥/٦) كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، رقم (٣٦١١)، ومسلم في صحيحه (١٦٩/٧) كتاب الزكاة، باب اعطاء المؤلفة ومن يخاف على إيمانه، رقم (١٠٦٦) عن علي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول « يأتي في آخر الزمان قوم حدثناء الأستان سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البرية، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، لا يجاوز إيمانهم حناجرهم، فأينما لقيتموه فاقتلوهم فإن في قتلهم أجرًا من قتلهم يوم القيمة».

وقوله: «لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَا قُتْلَنَاهُمْ قَتْلَ عَاد» قطعة من حديث أخرجه البخاري في صحيحه (٤٢٣/٦) كتاب أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى ﴿وَالى عاد أَخْاهمْ هُودًا﴾ رقم (٣٣٤٤)، ومسلم في صحيحه (١٦٠/٧) كتاب الزكاة، باب اعطاء المؤلفة ومن يخاف على إيمانه، رقم (١٠٦٠) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، وفيه «إِنْ مَنْ ضَشَّبَ هَذَا قَوْمًا يَقْرُؤُونَ الْقُرْآنَ لَا يَجَاوِرُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ مَرْوِقَ السَّهْمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَقْتَلُونَ أَهْلَ الْإِسْلَامِ، وَيَدْعُونَ أَهْلَ الْأُونَانَ، لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَا قُتْلَنَاهُمْ قَتْلَ عَاد».

(٢٤٦) في (ط): من أكثر الناس عبادة: تكبيرًا وتهليلًا.

(٢٤٧) في (ج) و(ط): لما ظهرت مخالفات الشرعية.

(٢٤٨) «منهم» ليس في (ج) و(س) و(ع) و(ق) و(هـ) و(م) و(ص).

(٢٤٩) في (س): منعوه الزكاة.

آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ<sup>(٢٥٠)</sup> الْآيَةُ<sup>(٢٥١)</sup> [الحجرات: ٦]، وَكَانَ  
الرَّجُلُ كَاذِبًا عَلَيْهِمْ<sup>(٢٥١)</sup>.

(٢٥٠) في (من): زيادة فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين».

(٢٥١) أخرج الإمام أحمد في المسند (٤/٢٧٩) عن الحارث بن ضرار الخزاعي رضي الله عنه قال: قدمت على رسول الله ﷺ فدعاني إلى الإسلام، فدخلت فيه، وأقررت به، فدعاني إلى الزكاة، فأقررت بها، وقلت: يا رسول الله أرجع إلى قومي فأدعهم إلى الإسلام وأداء الزكاة، فمن استجاب لي جمعت زكاته، وترسل إليّ يا رسول الله رسولًا إيان كلنا وكذا ليأتيك بما جمعت من الزكاة، فلما جمع الحارث الزكاة من استجاب له، وبلغ الإبان الذي أراد رسول الله ﷺ أن يبعث إليه احتجس عليه الرسول، فلم يأته، فظن الحارث أنه قد حدث فيه سخطة من الله عز وجل ورسوله، فدعا بسرورات قومه فقال لهم: إن رسول الله ﷺ كان = وقت لي وقتاً يرسل إلى رسوله لقبض ما كان عندي من الزكاة، وليس من رسول الله ﷺ الخلف، ولا أرى حبس رسوله إلا من سخطة كانت، فانطلقوا فنأى رسول الله ﷺ، وبعث رسول الله ﷺ الوليد بن عقبة إلى الحارث ليقبض ما كان عنده مما جمع من الزكاة، فلما أن سار الوليد حتى بلغ بعض الطريق فرق - أي خاف -، فرجع فأنى رسول الله ﷺ وقال: يا رسول الله إن الحارث منعني الزكاة وأراد قتلي، فغضب رسول الله ﷺ ووبعث به إلى الحارث، وأقبل الحارث باصحابه حتى إذا استقبل البعث وفصل عن المدينة لقيهم الحارث فقالوا: هذا الحارث، فلما غشיהם قال لهم: إلى من بعثتم؟ قالوا: إلىك، قال: ولم؟ قالوا: إن رسول الله ﷺ بعث إليك الوليد بن عقبة، فزعم أنك منعته الزكاة وأردت قتله، فقال رضي الله عنه: لا والله بعث محمداً بالحق ما رأيته بنته، ولا أناي، فلما دخل الحارث على رسول الله ﷺ قال: منعت الزكاة وأردت قتل رسولي؟! قال: لا والله بعثك بالحق ما رأيته ولا أناي، وما أقبلت إلا حين احتجس على رسول الله ﷺ وخشيتك أن يكون كانت سخطة من الله تعالى ورسوله، قال: فنزلت الحجرات «يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ» إلى قوله «حكيم».

قال ابن كثير (١٧٠١ - ١٧٧٤هـ) في تفسيره (٤/٢٢٣): وقد ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية نزلت في الوليد بن عقبة ابن أبي معيط حين بعثه رسول الله ﷺ على صدقات بنى المصطلق، وقد روى ذلك من طرق، ومن أحسنها ما رواه الإمام أحمد في مسنده. ثم ذكره، = وقال في مجمع الروايد (٧/١١١): رواه أحمد ورجاله ثقات، أ.هـ.

فَكُلُّ هَذَا يَدْلِلُ عَلَى أَنَّ مُرَادَ النَّبِيِّ ﷺ فِي الْأَحَادِيثِ (٢٥٢) الْوَارِدَةِ  
مَا ذَكَرْنَا (٢٥٣).

وَلَهُمْ شُبُهَةُ أُخْرَى، وَهِيَ مَا ذَكَرَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّ النَّاسَ (٢٥٤)  
[يَوْمَ الْقِيَامَةِ] (٢٥٥) يَسْتَغْشِيُونَ بَادَمَ، ثُمَّ يَنُوحُ، ثُمَّ يَابْرَاهِيمَ، ثُمَّ  
بِمُوسَى، ثُمَّ بِعِيسَى؛ فَكُلُّهُمْ يَعْتَذِرُونَ (٢٥٦)، حَتَّى يَتَهَوَّا إِلَى  
رَسُولِ اللَّهِ ﷺ (٢٥٧).

قَالُوا: فَهَذَا يَدْلِلُ عَلَى أَنَّ الْاسْتِغْاثَةَ بِغَيْرِ اللَّهِ لَيْسَ شِرْكًا.  
فَاجْوَابُ أَنْ تَقُولَ: سُبْحَانَ مَنْ طَبَعَ عَلَى قُلُوبِ أَعْدَائِهِ؛ فَإِنَّ  
الْاسْتِغْاثَةَ بِالْمُخْلُوقِ عَلَى مَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ (٢٥٨) لَا تُنْكِرُهَا، كَمَا قَالَ  
تَعَالَى (٢٥٩) «فَاسْتَغْاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيَعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ

شُبُهَةُ أُخْرَى

لِلْمُرْكِبِينَ

الجواب من هذه الشُبُهَة

الاستفادة المباحة

والاستفادة الممنوعة

(٢٥٢) في (هـ): بالأحاديث.

(٢٥٣) في (طـ): فهذا يدل على أن معنى الأحاديث ما ذكرناه.

(٢٥٤) في (طـ): من أن الناس.

(٢٥٥) ما بين المعرفتين ليس في (جـ).

(٢٥٦) في (مـ) و(هـ): وكلهم يعتذرون، وفي (طـ) و(قـ): فكلهم يعتذر.

(٢٥٧) آخر جهه من جديـث أنس بن مالـك رضـي الله عنه البخارـي في صحـبـه (١٠ / ٨) كتاب التفسـير، بـاب قول الله تعـالـى. وعلم آدم الاسمـاء كلـها، رقم (٤٤٧٦)، وـسلم في صـحـيـحـه (٥٣ / ٣) كتاب الإيمـان، بـاب إثبات الشـفـاعة وإخـراجـ المـوـحدـينـ منـ التـارـىـ، رقم (١٩٣). وأخرـجـهـ منـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـةـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ: البـخارـيـ فيـ صـحـيـحـهـ (٢٤٧ / ٨) كتاب التـفسـير، بـاب ذـرـيـةـ مـنـ حـمـلـنـاـ معـ = نـوحـ إـنـهـ كـانـ عـبـدـ شـكـورـاـ، رقم (٤٧١٢)، وـسلمـ فيـ صـحـيـحـهـ (٦٥ / ٣) كتاب الإيمـان، بـاب إثبات الشـفـاعةـ، رقم (١٩٤).

(٢٥٨) في (طـ) و(مـ) و(هـ) و(قـ): فيما يقدر عليهـ.

(٢٥٩) في (عـ): كما قال تعالى في قصة مـوسـىـ.

عَدُوٌّ) [القصص: ١٥]، وَكَمَا يَسْتَغِيثُ إِنْسَانٌ<sup>(٢٦٠)</sup> بِاصْحَابِهِ فِي الْحَرْبِ وَغَيْرِهِ فِي أَشْيَاءِ يَقْدِرُ عَلَيْهَا الْخَلُوقُ.

وَنَحْنُ أَنْكَرْنَا اسْتِغْاثَةَ الْعِبَادَةِ - الَّتِي يَفْعَلُونَهَا عِنْدَ قُبُورِ الْأَوْلِيَاءِ<sup>(٢٦١)</sup>، أَوْ فِي<sup>(٢٦٢)</sup> غَيْثِهِمْ فِي الْأَشْيَاءِ الَّتِي لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا إِلَّا اللَّهُ - تَعَالَى -<sup>(٢٦٣)</sup>.

إِذَا ثَبَتَ ذَلِكَ فَالاسْتِغْاثَةُ<sup>(٢٦٤)</sup> بِالْأَنْبِيَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يُرِيدُونَ مِنْهُمْ أَنْ يَدْعُوا اللَّهَ أَنْ يُحَاسِبَ النَّاسَ حَتَّى يَسْتَرِيحَ أَهْلُ الْجَنَّةِ مِنْ كَرْبِ الْمَوْقِفِ، وَهَذَا جَائزٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ أَنْ تَأْتِي عِنْدَ رَجُلٍ صَالِحٍ<sup>(٢٦٥)</sup>، يُجَالِسُكَ، وَيَسْمَعُ كَلَامَكَ، تَقُولُ لَهُ: ادْعُ لِي<sup>(٢٦٦)</sup>، كَمَا كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَسْأَلُونَهُ فِي حَيَاتِهِ<sup>(٢٦٧)</sup>.

وَأَمَّا بَعْدَ مَوْتِهِ فَحَاشَا، وَكَلَّا أَنَّهُمْ سَأَلُوهُ ذَلِكَ<sup>(٢٦٨)</sup> عِنْدَ قَبْرِهِ، بَلْ

(٢٦٠) في باقي النسخ: الإنسان».

(٢٦١) في (ط) زيادة: وغيرهم».

(٢٦٢) في (ج) و(ط) و(م) و(ق) و(ه): وفي غياثهم».

(٢٦٣) في (ط): في الأشياء التي لا يقدر عليها المخلوق ولا يقدر عليها إلا الله».

(٢٦٤) في (ع) و(ق): فاستغاثتهم».

(٢٦٥) في (ع) و(ص) و(ط) و(م) و(ق): أن تأتي عند رجل صالح حي».

(٢٦٦) في (ع) و(ص) و(ط) و(ق): ادع الله لي».

(٢٦٧) في (ق): «كما كان أصحاب رسول الله ﷺ يسألونه ذلك في حياته»، وفي

(ط): كما كان أصحاب رسول الله ﷺ يسألونه في حياته الاستقاء وغيره»

(٢٦٨) في (س)، سالوا ذلك».

أنكرَ السَّلْفُ عَلَى مَنْ قَصَدَ دُعَاءَ اللَّهِ عِنْدَ قَبْرِهِ، فَكَيْفَ دُعَاوَهُ  
بِنَفْسِهِ؟! <sup>(٢٦٩)</sup>.

وَلَهُمْ شُبْهَةٌ أُخْرَى، وَهِيَ قِصَّةُ إِبْرَاهِيمَ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - لَمَّا  
أُلْقِيَ فِي النَّارِ اعْتَرَضَ <sup>(٢٧٠)</sup> لَهُ جِبْرَائِيلُ فِي الْهَوَاءِ فَقَالَ: أَلَا  
حَاجَةُ؟ .

فَقَالَ إِبْرَاهِيمُ - عَلَيْهِ السَّلَامُ: أَمَّا إِلَيْكَ فَلَا <sup>(٢٧١)</sup>.  
فَأَلَوْا: فَلَوْ كَانَتِ الْاسْتِغْاثَةُ بِجِبْرَائِيلَ شِرْكًا لَمْ يَعْرِضْهَا عَلَى  
إِبْرَاهِيمَ.

فَالْجَوابُ: أَنَّ هَذَا مِنْ جِنْسِ الشُّبْهَةِ الْأُولَى؛ فَإِنَّ جِبْرَائِيلَ - عَلَيْهِ  
السَّلَامُ - عَرَضَ عَلَيْهِ أَنْ يَقْعُدَ يَأْمُرُ يَسْقِيرُ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّهُ - كَمَا قَالَ اللَّهُ  
تَعَالَى فِيهِ - «شَدِيدُ الْقُوَى» [النَّجْم: ٥]، فَلَوْ أَذِنَ اللَّهُ لَهُ أَنْ يَأْخُذَ  
نَارَ إِبْرَاهِيمَ، وَمَا حَوْلَهَا مِنَ الْأَرْضِ، وَالْجِبَالِ، وَيُلْقِيَهَا فِي الْمَشْرِقِ،  
أَوِ الْمَغْرِبِ لِلْفَعْلِ، وَلَوْ أَمْرَهُ اللَّهُ أَنْ يَضْعَ إِبْرَاهِيمَ <sup>(٢٧٢)</sup> فِي مَكَانٍ بَعِيدٍ  
لِلْفَعْلِ، وَلَوْ أَمْرَهُ أَنْ يَرْفَعَهُ إِلَى السَّمَاءِ لِلْفَعْلِ.

(٢٦٩) في (س) و(م): فكيف دعاوه نفسه، وفي (ط) و(ق) و(ه): فكيف بدعاوه  
نفسه.

(٢٧٠) في (ط): فاعتراض.

(٢٧١) في (ط) و(م) زيادة: وأما إلى الله قبلى، وهذا الآخر = أخرجه ابن  
جرير في تفسيره (٤٥/١٧) من طريق المعتمر بن سليمان التسيمي عن بعض أصحابه  
قال: جاء جبريل إلى إبراهيم عليه السلام وهو يلقى أو يقطن ليلقى في النار... الخ  
وعزاه ابن كثير في تفسيره (١٩٣/٣) إلى بعض السلف.

(٢٧٢) في (ع) و(ص) و(ط) و(م) و(ق) و(ه): أن يضع إبراهيم عنهم.

شحة أخرى  
للمرتكبين

الجواب عن هذه  
الشحة

وَهَذَا كَرَجْلٌ غَنِيٌّ، لَهُ مَالٌ كَثِيرٌ، يَرَى<sup>(٢٧٣)</sup> رَجُلًا مُحْتَاجًا، فَيَعْرِضُ عَلَيْهِ أَنْ يُقْرِضَهُ أَوْ يَهْبِطُ شَيْئًا يَقْضِي بِهِ حَاجَتَهُ، فَيَأْبَى ذَلِكَ الرَّجُلُ الْمُحْتَاجُ أَنْ يَأْخُذْهُ<sup>(٢٧٤)</sup>، وَيَصْبِرُ حَتَّى يَأْتِيهِ اللَّهُ بِرِزْقٍ<sup>(٢٧٥)</sup> لَا مِنْهُ فِيهِ لَا حَدٍ.

فَإِنَّ هَذَا مِنْ اسْتِغْاثَةِ الْعِبَادِ [وَالشُّرُكِ]<sup>(٢٧٦)</sup> - لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ . ١٩-

وَلَنُخْتِمُ الْكِتَابَ بِذَكْرِ آيَةٍ عَظِيمَةٍ مُهِمَّةٍ تَفْهَمُ بِمَا تَقْدِيمَ<sup>(٢٧٧)</sup>، وَلَكِنْ نُفَرِّدُ لَهَا الْكَلَامَ لِعِظَمِ شَأنِهَا، وَلِكُثْرَةِ الْغَلَطِ فِيهَا<sup>(٢٧٨)</sup>، فَنَقُولُ: لَا خِلَافٌ أَنَّ التَّوْحِيدَ لَا بُدًّا أَنْ يَكُونَ بِالْقَلْبِ، وَاللِّسَانِ، وَالْعَمَلِ<sup>(٢٧٩)</sup>: فَإِنْ اخْتَلَّ شَيْءٌ مِنْ هَذَا<sup>(٢٨٠)</sup>، لَمْ يَكُنْ الرَّجُلُ مُسْلِمًا: فَإِنْ عَرَفَ التَّوْحِيدَ وَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ فَهُوَ كَافِرٌ مَعَانِدٌ، كَفَرْ عَوْنَانِ وَإِبْلِيسَ، وَأَمْتَالَهُمَا<sup>(٢٨١)</sup>.

فَاتِّهُ الْكِتَابِ:

التَّوْحِيدُ لَا بُدُّ أَنْ يَكُونُ  
بِالْقَلْبِ وَاللِّسَانِ وَالْجَوَارِحِ  
مِنْ عِوْنَ وَالْتَّوْحِيدِ وَلَمْ  
يَعْمَلْ بِهِ كَافِرٌ

(٢٧٣) في (ع): فيرى».

(٢٧٤) في (س): أن يأخذنه».

(٢٧٥) في (ع) و(م): برق منه».

(٢٧٦) ما بين المعقوفتين ليس في (ج).

(٢٧٧) في (س) و(ص) و(ط) و(م) و(ق) و(ه): ولنختم الكلام بمسألة عظيمة مهمة تفهم بما تقدم».

(٢٧٨) في (ج): وأختتم الكلام بمسألة عظيمة مهمة يكتسر جهل الموحدين وغلطهم فيها».

(٢٧٩) في (ج): لَا خِلَافٌ أَنَّ التَّوْحِيدَ يَكُونُ بِالْقَلْبِ وَاللِّسَانِ وَالْجَوَارِحِ».

(٢٨٠) في (ج): فَإِنْ اخْتَلَّ بَعْضُ هَذِهِ الْمُلَائِكَةِ».

(٢٨١) في (ع): كَفَرْ فَرْعَوْنَ وَإِبْلِيسَ وَأَمْتَالَهُمَا».

وَهَذَا يَغْلِطُ فِيهِ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، يَقُولُونَ: هَذَا حَقٌّ، وَنَحْنُ نَفْهَمُ هَذَا، وَنَشَهِدُ أَنَّهُ الْحَقُّ، وَلَكِنْ لَا نَقْدِرُ / آن/ (٢٨٢) نَفْعَلُهُ، وَلَا يَجُوزُ عِنْدَ أَهْلِ بَلَدِنَا إِلَّا مَنْ وَأَفْقَهُمْ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْأَعْذَارِ (٢٨٣).

وَلَمْ يَعْرِفِ الْمِسْكِينُ (٢٨٤) أَنَّ غَالِبَ أَئِمَّةِ الْكُفُرِ يَعْرِفُونَ الْحَقَّ، وَلَمْ يَتَرَكُوهُ (٢٨٥) إِلَّا لِشَيْءٍ مِنَ الْأَعْذَارِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى «اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا»: [التوبه: ٩]، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ، (كَقُولِهِ: «يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ» [البقرة: ١٤٦]).

فَإِنْ عَمِلَ بِالْتَّوْحِيدِ عَمَلاً ظَاهِرًا - وَهُوَ لَا يَفْهَمُ، وَلَا يَعْتَقِدُ بِقَلْبِهِ (٢٨٧) - فَهُوَ مَنَافِقٌ، وَهُوَ شَرٌّ مِنَ الْكَافِرِ [الْخَالِصِ]، كَمَا قَالَ تَعَالَى «إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ» (النساء: ١٤٥) (٢٨٨).

وَهَذِهِ مَسَالَةٌ طَوِيلَةٌ (٢٨٩) تَبَيَّنُ لَكَ إِذَا تَأْمَلَّهَا فِي الْأَسْيَةِ النَّاسِ:

من عمل بالتوحيد ظاهراً  
لا باطناً فهو منافق

(٢٨٢) ما بين / ليس في الأصل، وهو في (من) و(ق).

(٢٨٣) في (ج): ولا يجوز عند أهل بلادنا، ونحو هذه الأعذار.

(٢٨٤) في (ج): ولم يدر بالـأهـل، وفي (من) و(ص) و(ط) و(م) و(هـ) و(ق): ولم يدر المـسـكـين.

(٢٨٥) في (ج): ولم يتركوا العمل.

(٢٨٦) ما بين المـعـقـوفـين ليس في (ج)

(٢٨٧) في (ج): فإن عمل بالتوحيد ظاهرًا وهو لا يعتقد بقلبه، وفي (من) و(ص) و(ط) و(م) و(هـ) و(ق): فإن عمل بالتوحيد عملاً ظاهرًا وهو لا يفهمه لا يعتقد بقلبه.

(٢٨٨) ما بين المـعـقـوفـين ليس في (ج).

(٢٨٩) في (ج): وهذه مسالة كبيرة، وفي (س): وهذه المسالة مسالة كبيرة طويلة.

تَرَى مَنْ يَعْرِفُ الْحَقَّ، وَيَسْرُكُ الْعَمَلُ<sup>(٢٩٠)</sup>؛ لِخَوْفِ نَفْسِ دُنْيَا،  
أَوْ جَاهِهِ، أَوْ مُلْكِهِ<sup>(٢٩١)</sup>.

وَتَرَى مَنْ يَعْمَلُ بِهِ ظَاهِرًا لَا بَاطِنًا، / فَإِذَا سَأَلَهُ عَمَّا يَعْتَقِدُهُ  
بِقُلْبِهِ إِذَا هُوَ لَا يَعْرِفُهُ<sup>(٢٩٢)</sup>.

وَلَكِنْ عَلَيْكَ بِفَهْمِ آيَتِينِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى:  
أُولَاهُمَا: مَا تَقْدَمَ، وَهِيَ قَوْلُهُ «لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ  
إِيمَانِكُمْ» [التوبية: ٦٦].

فَإِذَا تَحَقَّقَتْ أَنَّ بَعْضَ الصَّحَابَةِ - الَّذِينَ غَزَوُا [الرُّوم]<sup>(٢٩٣)</sup> مَعَ  
رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَفَرُوا بِسَبَبِ كَلِمَةٍ قَالُوهَا<sup>(٢٩٤)</sup> عَلَى وَجْهِ الْمَرْحَى<sup>(٢٩٥)</sup>  
تَبَيَّنَ لَكَ أَنَّ الَّذِي يَتَكَلَّمُ بِالْكُفُرِ، وَيَعْمَلُ بِهِ<sup>(٢٩٦)</sup> خَوْفًا مِنْ نَفْسِ  
مَالٍ، أَوْ جَاهِ، أَوْ مُدَارَةً لِأَحَدٍ أَعْظَمُ مِمَّنْ يَتَكَلَّمُ بِكَلِمَةٍ يَمْزَحُ بِهَا.

(٢٩٠) في باقي النسخ: العمل به».

(٢٩١) في (س) و(ص) و(ط) و(م) و(هـ) و(ق): خوف نفس دنيا أو جاه أو ملك  
أو مداراة»، وفي (ج): لنقص مال أو جاه أو رياضة أو أذى يلحقه ويظن أن ذلك  
يعذر به».

(٢٩٢) مَا بَيْنَ / / لِيسَ فِي الْأَصْلِ، وَهُوَ فِي (ج) و(س) و(ق)، وَفِي (ص):  
وَتَرَى مَنْ يَعْمَلُ بِهِ ظَاهِرًا لَا بَاطِنًا، وَتَرَى أَيْضًا مِنْ يَعْمَلُ بِهِ ظَاهِرًا لَا بَاطِنًا، وَتَرَى  
يَعْتَقِدُهُ بِقُلْبِهِ إِذَا هُوَ لَا يَعْرِفُهُ، وَفِي (ع): وَتَرَى مَنْ يَعْمَلُ بِهِ ظَاهِرًا لَا بَاطِنًا، وَتَرَى  
أَيْضًا مِنْ يَعْمَلُ بِهِ ظَاهِرًا لَا بَاطِنًا، وَإِذَا سَأَلَهُ عَمَّا يَعْتَقِدُهُ بِقُلْبِهِ إِذَا هُوَ لَا يَعْرِفُهُ».

(٢٩٣) مَا بَيْنَ الْمَعْقُوفَتَيْنِ لَيْسَ فِي (س).

(٢٩٤) في (ع) و(ص) و(م) و(هـ) زيادة: في غزوة تبوك».

(٢٩٥) في باقي النسخ زيادة: واللعب».

(٢٩٦) في (س) و(ص) و(ع) و(ط) و(م) و(ق): أَوْ يَعْمَلُ بِهِ».

**وَالْآيَةُ التَّانِيَةُ:** قَوْلُهُ تَعَالَى «مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدَرَأُ»<sup>(٢٩٧)</sup> الآيَةُ [النَّحْلُ : ١٠٦]، فَلَمْ يَعْذِرُ اللَّهُ مِنْ هُؤُلَاءِ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ مَعَ كَوْنِ قَلْبِهِ مُطْمَئِنًا بِالإِيمَانِ، وَأَمَّا غَيْرُ هَذَا فَقَدْ كَفَرَ بَعْدَ إِيمَانِهِ، سَوَاءً فَعَلَهُ خَوْفًا، أَوْ طَمَعًا، أَوْ مُدَارَأَةً لِأَحَدٍ، أَوْ مَشَحَّةً بِوَطَنِهِ، أَوْ أَهْلِهِ، أَوْ عَشِيرَتِهِ، أَوْ مَالِهِ، أَوْ فَعْلَهُ عَلَى وَجْهِ الْمَرْءِ، أَوْ لِغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ الْأَغْرِاضِ<sup>(٢٩٨)</sup> إِلَّا الْمُكْرَهَ<sup>(٢٩٩)</sup>.

فَالْآيَةُ<sup>(٣٠٠)</sup> تَدْلُّ عَلَى هَذَا مِنْ جِهَتَيْنِ :

الْأُولَى: قَوْلُهُ «إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ»، فَلَمْ يَسْتَشِنْ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ.

وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يُكْرَهُ إِلَّا عَلَى الْعَمَلِ، وَالْكَلَامِ، وَالْفِعْلِ، لَا عَقِيْدَةِ الْقَلْبِ، فَلَا يُكْرَهُ عَلَيْهَا أَحَدٌ<sup>(٣٠١)</sup>.

الثَّانِيَةُ: قَوْلُهُ تَعَالَى «ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اسْتَحْبَبُوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ»<sup>(٣٠٢)</sup> [النَّحْلُ : ١٠٧]، فَصَرَّحَ أَنَّ الْعَذَابَ لَمْ يَكُنْ يُسَبِّبِ

(٢٩٧) في (ط) زيادة: «فَبِعِلْيَمِهِ غَضَبَ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ. ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اسْتَحْبَبُوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ».

(٢٩٨) في (ص): أو لغير ذلك من الأعذار.

(٢٩٩) في (س): أو لغير ذلك من الأغراض فقد كفر إلا المكره.

(٣٠٠) في (س) و(ط) (هـ) و(ق): والآية.

(٣٠١) في باقي النسخ: فلم يستثن الله إلا المكره، ومعلوم أن الإنسان لا يكره إلا على العمل أو الكلام، وأما عقيدة القلب فلا يكره أحد عليها.

(٣٠٢) في باقي النسخ: فصرح أن هذا الكفر والعذاب.

الاعتقاد، والجهل، والبغض للدين، أو محبة الكفر، وإنما سببه أنَّ  
له في ذلك حظاً من خطوظ الدنيا، فاتره على الدين، والله أعلم.

تَمَتْ بِعَوْنَى اللَّهُ وَتَوْفِيقِهِ سَنَةُ ١٢١٣.

## الفهارس العامة

|        |                                                             |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| ٩٥     | تقديم فضيلة الشيخ د. عبد الرحمن الصالح المحمود              |
| ٤٧-١١  | المقدمة:                                                    |
| ١٣     | موضوع كتاب «كشف الشبهات»                                    |
| ١٤     | أهمية الكتاب وميزاته                                        |
| ١٥     | التعليقات على الكتاب                                        |
| ١٧     | شرح الكتاب                                                  |
| ١٨     | نظم الكتاب                                                  |
| ١٩     | تاريخ تأليف الكتاب                                          |
| ٢٠     | أسماء الكتاب                                                |
| ٢١     | طبعات الكتاب                                                |
| ٢٤     | سبب التحقيق                                                 |
| ٢٧-٢٤  | وصف نسخ الكتاب الخطية                                       |
| ٢٧     | العمل في هذا التحقيق                                        |
| ٤٧-٢٩  | نماذج من نسخ الكتاب الخطية                                  |
| ١٠٢-٤٩ | نص الكتاب:                                                  |
| ٤٩     | معنى التوحيد                                                |
| ٤٩     | أنواع التوحيد والعلقة بينها - حاشية                         |
| ٤٩     | التوحيد هو دين الرسل عليهم السلام                           |
| ٤٩     | بيان شرك الأولين                                            |
| ٥٠     | بيان أن المشركين الأولين يقرون بالربوبية، والدليل على ذلك   |
| ٥١     | بيان التوحيد الذي جاءت به الرسل وأبي عن الإقرار به المشركون |
| ٥٢     | التعريف بـ«الآلات» - حاشية                                  |
| ٥٣     | بيان أن التوحيد هو معنى «لا إله إلا الله»                   |
| ٥٣     | معنى الإله                                                  |
| ٥٣     | التعريف بـ«السيد» - حاشية                                   |

|                                                                             |       |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| بيان أن المشركين الأولين أعلم من المشركين المتأخرین بمعنى.. لا إله إلا الله | ٥٣    |
| فائدة معرفة التوحيد، والشرك، وجهل أكثر الناس بهما:                          | ٥٤    |
| الفائدة الأولى                                                              | ٥٥    |
| الفائدة الثانية                                                             | ٥٥    |
| بيان مراد الشيخ بقوله «وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل» - حاشية -       | ٥٧_٥٥ |
| من حكمة الله أن جعل لكل داع إلى الحق أعداء ذوي شبه وحجج                     | ٥٧    |
| القرآن حجة على كل مبطل إلى يوم القيمة                                       | ٥٩    |
| جواب أهل الباطل من طريقين:                                                  | ٥٩    |
| الطريق الأول:                                                               | ٥٩    |
| شبهة للمشركين                                                               | ٦٠    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٠    |
| الطريق الثاني:                                                              | ٦١    |
| شبهة للمشركين                                                               | ٦١    |
| التعریف بالشيخ عبدالقادر الجيلاني رحمه الله - حاشية -                       | ٦٢    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٢    |
| شبهة أخرى للمشركين                                                          | ٦٢    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٣    |
| شبهة أخرى للمشركين                                                          | ٦٤    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٤    |
| شبهة أخرى للمشركين                                                          | ٦٥    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٥    |
| معنى العبادة وأنواعها - حاشية -                                             | ٦٥    |
| شبهة أخرى للمشركين                                                          | ٦٧    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٦٨    |
| الشفاعة المشتبه وشروطها                                                     | ٦٨    |
| شبهة أخرى للمشركين                                                          | ٦٩    |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                        | ٧١_٦٩ |
| الجواب الأول                                                                | ٦٩    |

|       |                                                                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٩    | ..... تفسير قوله تعالى «وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تُدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا» - حاشية - |
| ٧٠    | ..... الجواب الثاني                                                                                 |
| ٧١    | ..... شبهة أخرى للمشركين                                                                            |
| ٧١    | ..... الجواب عن هذه الشبهة                                                                          |
| ٧٢    | ..... معنى الشرك                                                                                    |
| ٧٤    | ..... شبهة أخرى للمشركين                                                                            |
| ٧٧-٧٥ | ..... الجواب عن هذه الشبهة                                                                          |
| ٧٥    | ..... الجواب الأول                                                                                  |
| ٧٥    | ..... معنى اسم الله «الصمد» وأقوال السلف في ذلك - حاشية -                                           |
| ٧٦    | ..... الجواب الثاني                                                                                 |
| ٧٦    | ..... الجواب الثالث                                                                                 |
| ٧٧    | ..... شبهة أخرى للمشركين                                                                            |
| ٧٧    | ..... الجواب عن هذه الشبهة                                                                          |
| ٧٩-٧٧ | ..... بيان أن شرك الأولين أخف من شرك المتأخرین لأمرین:                                              |
| ٧٧    | ..... الأمر الأول                                                                                   |
| ٧٩    | ..... الأمر الثاني                                                                                  |
| ٧٩    | ..... شبهة أخرى للمشركين                                                                            |
| ٨٨-٨٠ | ..... الجواب عن هذه الشبهة:                                                                         |
| ٨٠    | ..... الجواب الأول                                                                                  |
| ٨١    | ..... الجواب الثاني                                                                                 |
| ٨٢    | ..... التوحيد أعظم الفرائض                                                                          |
| ٨٢    | ..... التعريف بـ مسلمـة «الكذاب» - حاشية -                                                          |
| ٨٢    | ..... الجواب الثالث                                                                                 |
| ٨٣    | ..... الجواب الرابع                                                                                 |
| ٨٤    | ..... التعريف بـ تاج ويوسف وشمسان - حاشية -                                                         |
| ٨٥    | ..... الجواب الخامس                                                                                 |
| ٨٥    | ..... الجواب السادس                                                                                 |
| ٨٦    | ..... الجواب السابع                                                                                 |

|                                                                                                                    |        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| سبب نزول قوله تعالى <b>﴿يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلْمَةُ الْكُفَرِ﴾</b> الآية - حاشية - | ٨٦     |
| سبب نزول قوله تعالى <b>﴿قُلْ أَبَا اللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُ تَسْتَهِزُونَ﴾</b> - حاشية                | ٨٧     |
| الجواب الثامن                                                                                                      | ٨٨     |
| شبهة أخرى للشركين                                                                                                  | ٨٨     |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                                                               | ٨٩     |
| فوائد من قصةبني إسرائيل وقصة ذات الأنواع:                                                                          | ٨٩     |
| الفائدة الأولى                                                                                                     | ٨٩     |
| الفائدة الثانية                                                                                                    | ٩٠     |
| الفائدة الثالثة                                                                                                    | ٩٠     |
| الفائدة الرابعة                                                                                                    | ٩٠     |
| شبهة أخرى للشركين                                                                                                  | ٩٠     |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                                                               | ٩١     |
| الجواب الأول                                                                                                       | ٩١     |
| الجواب الثاني                                                                                                      | ٩١     |
| بيان معنى حديث أسماء بن زيد رضي الله عنهما                                                                         | ٩١     |
| بيان معنى حديث <b>﴿أَمْرَتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾</b> ونحوه          | ٩٢     |
| سبب نزول قوله تعالى <b>﴿فِيمَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ﴾</b> الآية - حاشية -              | ٩٤     |
| شبهة أخرى للشركين                                                                                                  | ٩٥     |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                                                               | ٩٥     |
| الإستغاثة المباحة والإستغاثة المنوعة                                                                               | ٩٥     |
| شبهة أخرى للشركين                                                                                                  | ٩٧     |
| الجواب عن هذه الشبهة                                                                                               | ٩٧     |
| خاتمة الكتاب                                                                                                       | ١٠٢-٩٨ |
| التوحيد لا بد أن يكون بالقلب واللسان والجوارح                                                                      | ٩٨     |
| من عرف التوحيد ولم يعمل به فهو كافر                                                                                | ٩٨     |
| من عمل بالتوحيد ظاهراً لا باطناً فهو منافق.                                                                        | ٩٩     |